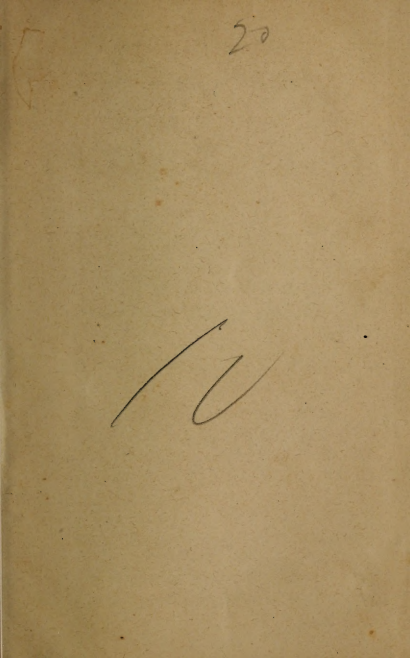
## Joseph Earl and Genevieve Thornton Arrington

Collection of 19th Century Americana Brigham Young University Library





## Evangelische

## Gnaden-Drdnung,

pon

David Hollaz, weil. Pafter zu Gunthereberg in hinterpommern.

Neue verbefferte Auflage.

Herausgegeben von der Amerikanischen Tractat-Gesellschaft. New-Jork, Nassaustraße No. 150.

# 一个一个一个

## Manufacture and States

#### Magin dias

with the state of the state of

Seignall savojendersbaugige

and the management of the same of the same

### borwort des berfassers.

#### A. und O.

Es ist dieses Wenige den Armen in Zion zu Gesfallen geschrieben, die zum Glauben und guten Wersten sich ganz untüchtig fühlen, die all ihr Vermögen an die Aerzte vergeblich gewandt, (Luc. 8, 43.) sich mit eigener Besserung, ohne Glauben, gequält, und mit manchen Zweiseln und Scrupeln geschleppt has ben. Und weil mir im besondern Umgange mit derzgleichen Seelen diese Einwürfe fast alle vorgebracht worden, dabei ihnen Rath geben müssen, so habe ich es endlich aufgesetzt. Keine schwerere Arbeit aber habe ich gehabt, als selbstsfromme, gute ehrbare Leute zur Erfenntniß des Elends zu bringen. Ihre Bollswerfe und Besestigungen gegen Christi Erfenntniß sind hier im ersten Gespräche angegriffen und zersstöret. (2 Cor. 10.)

Die Seelen aber zum Glauben und Vergebung der Sünden durch die Wunden Jesu zu bringen, ist der Zweck dieses Büchleins. Buße zum Leben, oder Urmuth zur Gnade, ist die Methode. Die ist wich= tig, damit Eins auf das Andere folge, und nicht was zum größten Schaben in der Ordnung vers
rücket oder überhüpfet werde. Aus guter Meinung
kann man es hier versehen. Wer sich unter dem
Gesetze mit eigener Frömmigkeit entweder aufgehalten, oder zermartert, und es erzwingen wollen, der
muß doch wieder herum lenken, und mit Petro, als
ein sündiger Mensch, Jesu zu Füßen fallen. Noch
wichtiger ist es, wer andere Seelen führt, insonderheit dem, dem an den Seelen etwas gelegen ist, und
sie gern auf den rechten Weg brächte.

Je su sist das U und D, sowohl in der Rechtsertigung, als in der Heiligung; wir sind nicht eher seligung; wir sind nicht eher selig, auch nicht eher fromm, bis daß wir Jesum haben. Er ist der Grund und das Fundament. Die Heiligung liegt in dem mit Blut bespritzen Fußtapfen und Sinne Jesu. Wo du diese Blutströpflein nicht sindest im Wege, in der Methode, im Leben, in der Uebung, und es glänzte von lauter Heiligfeit, so ist es falsch. Es ist keiner ein Heiliger, als nur derjenige, der, wie ein armes und kleines Kind, an dem blutenden Versöhner hänget. Das wird aus keiner Meisterschaft, sondern aus herzlischem Mitleiden gesagt.

Mein ganz unergründliches Elend und die uners gründliche Gnade und Liebe meines Heilandes zu erkennen, ist meine Theologie und Weisheit in dies sem Buchlein. Ein Abgrund ruft dem andern, meine Noth seiner Barmherzigkeit.

Mit groben Gundern habe ich es in diesem Tracs tätchen nicht eben zu thun; da braucht es feiner großen Ueberzeugung, und ob sie gleich auch ihre Ausflüchte und Entschuldigungen haben, so ist boch alles in so viel Schriften zur Genüge widerlegt. Df fenbar sind die Werke des Fleisches: wer stiehlt, betrügt, übersett, geizet und zanket, (Gal. 5.) ruhmredig, hoffartig, ein Lästerer, ungeistlich und störrisch ist, (2 Tim. 3, 2. 3.) von dem weiß alle Welt, daß er fein Kind Gottes, und, wer das nicht glauben will, der ist rasend blind. Wer hierin forts fährt, und sich babei bes Blutes Christi tröftet, ber tritt es mit Küßen, welches erschrecklich ist; auf Gnade fündigen, ift die breite Landstraße zur Solle. Nun Alle, die ihr in diesen und andern Gunden sicher dahin lebet, und ihnen den Willen und die Herrschaft lasset, ihr send verdammt, und, nach bem jegigen Seelenzustande, gewiß verloren.

Ach! ihr Sünder, lasset dem Worte Raum; lasset in euch wurzeln das Wort: Ihr send verloren. So ihr damit umgehet, und es gewiß glaubet, so kann euch noch geholsen, und ihr könnt glückselige Kinder Gottes werden. Jesus hilft denen in ihren eigenen Augen verdammten Sündern gerne. Allein,

eilet zu Jesu, send elend, traget Leide, und was für Sünden euch Gott aufdecket, die decket ja nicht zu, bis sie Jesu Blut durch die Vergebung zudecket.

D! wenn ihr ein Paar Tage in der Stille eurem elenden Zustande nachdächtet. Allein, der Menschist voller Unruhe, (Hiob 14, 1.) fällt von Einem auf das Andere, und macht sich etwas zu schaffen, das heißt: Zeitvertreib. Darum wachen so wenig auf aus dem Sündenschlafe.

Ach! die Menschen lassen Jesum sterben, lassen sich Jahr aus Jahr ein das Evangelium vorpredigen, nehmens nicht zu Herzen, werden weniger darzüber beweget, als wohl sonst über eine Zeitung. Wie will es euch zuletzt darob ergehen? So wir eine solche Seligkeit nicht achten, wie wollen wir entstliehen? (Ebr. 2, 3.) Darum sollen wir das Wort wahrnehmen, daß wir nicht dahin fahren. (v. 1.) Rohe Sünder werden im solgenden Gespräche dennoch auch das Ihre sinden; denn der gottloseste Mensch hat zuweilen was von eigener Gerechtigkeit an sich, darauf er sich steiset, zum Wesnigsten, daß noch Gottlosere, wie er, sind.

### Fuhalt.

| <u> </u>                                       | eite |
|------------------------------------------------|------|
| A. Erftes Gefprach: Wie eine Geele von der ei= |      |
| genen Gerechtigkeit zur Erkenntniß ihres Gun=  |      |
| denelendes gelangen konne                      | 9    |
| B. 3meites Gefprach: Wie eine um ihr Beil      |      |
|                                                |      |
| bekummerte Seele zum Glauben an Jesum Chris    | 40   |
| stum gelangen tonne                            | 48   |
| a. Die erste Ursache                           | 52   |
| b. Die zweite Ursache                          | 64   |
| c. Die dritte Ursache                          | 72   |
| d. Die vierte Ursache                          | 79   |
| e. Die fünfte Ursache                          | 83   |
|                                                |      |
| C. Drittes Gefprach: Unleitung zur Befesti=    |      |
| gung im Glauben und Gnadenstande               | 122  |
| D. Biertes Gefprach: Bon ber Beiligung und     |      |
| darauf folgenden feligen Bollendung            | 159  |
|                                                |      |
| Zusammenhang der Gnade und Ordnung             | 183  |
| Un den Leser                                   | 184  |
| Bum Beschluß zwei Lieder von dem Berausgeber . | 188  |



### Evangelische Gnadenordnung.

### Das erste Gespräch.

Wie eine Seele von der eigenen Gerechtigkeit anr Erkenntniss ihres Sunden-Elends gelangen konne.

Rom. 10, 2. 3. Ich gebe ihnen das Zeugniß, daß fie eisfern um Gott, aber mit Unverstand, denn sie erkennen die Gerechtigkeit nicht, die vor Gott gilt, und trachten ihre eisgene Gerechtigkeit aufzurichten, und sind der Gerechtigkeit, die vor Gott gilt, nicht unterthan.

Dieses gehet nur an alle Selbstfromme, die in eigener Gerechtigkeit und guter Einbildung von sich selbst stehen, die mit ihrer Buße und Glauben bald fertig werden, die sich selbst ohne Jesu, ohne seine blutige Versöhnung, in der Frömmigkeit gut behelsen können; es gehet die Ehrbaren an, die vor der Welt einen guten Ruhm haben, daß sie gute Leute sind, die aber doch dabei nichts von ihrer Seele großem Elende, nichts vom Ringen und Vrängen nach Gnade in sich erfahren und gefühlet:

benen wird in diesem Gespräch all ihr Reichthum ihre Sättigkeit, ihre gute Meinung von sich selbst, und der Bettelkram ihrer eigenen Werke, (Offenb. 3.) zu Schanden gemacht; von diesen wird noch nicht der Glaube, auch nicht die Frömmigkeit erfordert, sondern sie sollen sich doch vorher erst zur Erskenntniß ihres großen Elendes bringen lassen, auch dagegen sich nicht wehren, noch in ihrer eigenen Frömmigkeit verschanzen.

Lehrer. Liebes Herz, gedenkest du wohl selig zu werden?

Zuhörer. Dja, wie sollte ich denn nicht selig werden?

Lehrer. Allein, hast du auch wohl mit rechtem Ernste solches gesuchet? Weißest du wohl dich der Zeit und des Orts zu besinnen, da du mit Bitten und Flehen vor Gott um Vergebung der Sünden gerungen, und dieß nicht nur obenhin, sondern recht anhaltend und inständig? War dir da recht bange, du möchtest verloren gehen? Was hast du für Grund der Hoffnung, die in dir ist? 1 Petri 3, 15.

Zuhörer. Ich höre Gottes Wort, thue Niemand etwas, gehe in die Kirche und zum Abendmahl mit guter Andacht; so wird mich Gott gewiß nicht verstoßen.

Lehrer. Wenn ich an beinen Zustand gedacht, ist mir es allezeit so kummerlich gewesen. Ich habe

zwar nach der Liebe gern das Beste urtheilen wollen, indem du nicht so gottlos bist, als Andere, und grobe Sünden meidest; aber ich habe im göttlichen Lichte erkannt, daß es dein eigener Behelf sey, dabei du auf Triebsand bauest, dich darauf verlässest, und auch dabei kannst verloren gehen, indem du weder das inwendige Verderben, den Greuel des Herzens, die Erbsünde, kennest, noch auch deinen Erlöser im Glauben erkennen gelernet. Ich weiß wohl, daß du mir schwerlich glauben wirst, doch habe ich es dir schon längst gern sagen wollen.

Buhörer. Ich glaube an ben Herrn Jesum,

und darauf verlaß ich mich.

Lehrer. Das wollte ich bir so gern gönnen, baß es mahr ware, allein mit bem Sagen ift es nicht ausgerichtet. Der Glaube und das zuversicht= liche Zunahen zu den Wunden Jesu fängt in unserm Herzen erst an aufzuleben bei der Erfenntniß unsers großen Elendes, und findet nur bei göttlich betrübten Seelen Statt, die in ihren eigenen Augen die ärmsten Sunder sind; benen gehort das Evange= lium von Bergebung ber Gunden. Jef. 61, 1. Biele glauben, und öfters fehr fest, (Jer. 8, 5.) daß sie felig werden, aber, wenn man den hoffnungegrund prüfet, so ist es Sand, und hält zulett nicht Stand. Mancher hat zum Grunde sein Rirchen= gehen, ein Underer seine Ehrbarfeit und stille Natur; Mancher geht weiter, und hat eine Unsträflichfeit nach dem Gefet, (Phil. 3, 6.) eigene Frommigfeit, und weil er so ist, und nach seinem Dünken besser als Andere, darum glaubet er; das ist aber nicht der rechte Glaube, man glaubt und baut nicht auf Jesum, sondern blos auf sich selber. Der rechte Glaube ist, wenn Einem erst vorher die Augen aufgegangen sind, daß man sein Elend und verdammslichen Zustand lebendig einsiehet, und man sliehet alsdann zu Christo, den uns Gott hat vorgestellt zum Gnadenstuhl in seinem Blut, und glaubt eine unverdiente Erbarmung um Christi willen. Und wenn man nun viele Jahre ein Kind Gottes gewesen, so glaubt man noch und weiß, daß man so, und nicht anders, Gnade bekommt. Da heißt es: Er hat seine elen de Magb angesehen.

Buhörer. Ich fann mir das Evangelium und

Gottes Gnade gut zueignen.

Lehrer. Hast du das so leicht und überhin thun können, ohne Gefühl deiner Noth, ohne viel Seuszen, Suchen und Anklopfen, so ist es schon nicht recht gewesen: du kannst ja nicht aus eigener und Verzenunft noch Kraft an Jesum glauben, oder zu Ihm kommen, wenn dich nicht der Bater unterm Gesetz, Gefühl des Elendes und Zerknirschung des Herzens ziehet. Solche große Gnade und Barmherzigkeit sucht ein Herz in großer Arbeit. Es kann keine Annnehmung der Gnade seyn, ohne Erkenntniß des Elendes; denn man braucht es nicht: auch kann keine Vergebung der Sünden seyn; die Sünde mußerst überans sündig werden. Köm. 7, 13. Ferner, wenn du nach Anmaßung der Gnade gleichwohl

noch immer der alte Mensch bleibest, und man an dir nicht den Sinn Christi, seine Nachsfolge, insonderheit Demuth, Sanstmuth, Weltverschmähung siehet, so ist es mit der Annehmung nicht recht zugegangen. Sie nehmen das Wort mit Freuden an, der Herzensacker ist nicht gebrochen, noch gewendet, das Inwendige nicht außen gebracht. Luc. 8.

- 1) Man siehet, daß die frechesten Knechte am ehesten nach der Kost des Evangelii greisen, welche nur den Kindern gehöret, und die Kinder hingegen oft mit dem Stabe des Geses bis auf den Tod zerschlagen. Herrn Abt Stein=met Betrachtungen über Joh. 1, 51. S. 8.
- 2) Es ist em böses Kennzeichen, wenn einer sich bald und leichtlich in seinem Herzen zufrieden giebt, und begehrt nicht, nachzusorschen, ob es auch der rechte Friede sey, oder ob er auch gegründet. Und wenn Einer immer sorget, er komme zu tie f in die Erkenntniß seines Herzens, wenn er alle den Greuel und Unflath, so darinnen verdorgen, sehen sollte, so werde er dadurch in allzu großen Unmuth und Traurigkeit gerathen. Ein solcher kann übel leiden, daß man ihm ins Herz predige und das Gezwissen, oder wenigstens der Boten Gottes spotten, sein Wort verachten, seine Propheten äffen, bis der Grimm des Herrn wachse, und kein Keilens mehr da ist. Autor der täglichen Wallfahrt eines Christen. S. 425.

Buhörer. Ich kann bas nicht glauben, daß es mit mir fo schlecht sen; ich kann ja beten, manch

gutes Werk thun, weiß auch wohl, wie man christlich leben muß, dringe auch bei Anstern darauf, strafe auch wohl Andere, wenn ich etwas Böses von ihnen sehe und höre.

Lehrer. Du kommst dir nur so gut vor; in beinen eigenen Augen bist du reich, in den Augen Jesu blind und bloß. Offenb. 3, 17. "Es folget nicht, daß uns da nichts gebricht, wenn wir sein sanft auf unsern Hefen liegen, daß wir uns selbst an unserm Thun begnügen, daß unserer Seele alsdann so wohl geschieht, das folget nicht." Höre, wenn du dir sein in Allem selber helsen, und mit deiner eigenen Frömmigkeit gut fortkommen kannst, hast niemals deine Ohnmacht, Blindheit und Untüchtigsteit gefühlt, noch als ein Lahmer, Blinder, Aussässiger, dich von Christo heilen lassen, so bist du doch am Weitesten vom Heilande, so wie im Evangelio alle diejenigen von Jesu blieben, die keine Noth fühlsten. Luc. 5, 31. 32.

Jesus ist nur für Kranke, Blinde, Aussätzige, Unreine, Sünder, und keine Andere; nur Verlorne
und Verstößene kommen, den Herrn anzubeten. Jes.
27, 13. Nur Männer, die in Noth und Schuld und
betrübten Herzens waren, kamen zu David (oder
im Gegenbilde zu Jesu), und er wird ihr Oberster,
ihr Oberhaupt. 1 Kön. 22, 2. Du hast von Jugend auf alles gehalten, aber Eins fehlt dir noch,
und mit dem Einen Alles. Marc. 10, 21. Darum ist einer nicht tüchtig, daß er sich selbst lobet, sondern daß ihn der Herr lobet. 2 Cor. 1, 12. 18.

3) Bei Gott ist nichts verhaßt, als eine stolze und aufgeblasene Unschuld; aber ein bemüthiges Bekenntniß der Sünden sindet allezeit Gnade bei Ihm. Du misselt dich mit Andern: wenn auch deine Sünden geringer, denn der Andern Sunden wären, dennoch wegen deines pharistälschen Hochmuths, daß du dich willst besser dünsken, als solche Heiligen, ja als ein solcher armer sündiger Zöllner, so wirst du in deiner Ungerechtigskeit stecken bleiben, ob sie schon alle gerechtsertigt davon kommen. Autor der täglichen Wallfahrt, S. 400.

Zuhörer. Ich habe ein gutes Herz, wenn Unstere nur so wären, wie ich.

Lehrer. So sagen die Meisten, ja fast alle unbefehrte Menschen; sie fluchen, ganten, betrügen einander, haffen einander, und haben, ihrer Meinung nach, doch ein gutes Berg; benn sie find blind und sehen es nicht, wie verderbt und grundbose es von Natur sen. Und da stehts nicht gut! Wenn bas Gnadenlicht in der Bufe leuchtet, da fieht man, wie bofe und verderbt es fen. Buffertige benfen, es habe Reiner ein boferes Herz als sie. Und folche, die sich für Unsfäßige, Unreine (Jef. 64, 6.) achten, die werden rein. Luc. 7, 22. Da fängt es erst an, wieder mit dem Menschen gut zu werden, wenn er das erkennet. Wenn das herz foll rein werden, so werden die Unreinigkeiten aufgedeckt, und je mehr Gott dem Menschen auch nach der Bekehrung in der täglichen Buße aufdecket, je reiner wird es, je mehr wird abgelegt und gebes

sert. Und je weniger sich der Mensch davon will überzeugen lassen, je unreiner bleibt er. Das ist gewiß ein reines Herz, das nichts Unreines und Sündliches an sich leiden will, und wenn es etwas sühlet, gleich darüber wimmert und klaget; und das ist gewiß ein unreines Herz, das Kameele der Sünsen verschlucken und vertragen kann, und will doch rein seyn. (Sprüchw. 30, 12.) Das Sagen und Denken macht es nicht aus. Wer sich auf sein Herz verläßt, der ist ein Narr. Sprüchw. 28, 26.

Bunian stellt in ber Reise eines Chriften nach dem himmel unter dem Erempel des Unwissenden einen Selbstfrommen vor. Der Unwissende meinte, er habe kein boses Herz. Warum? Er habe gute Gedanken. Der Christ zeigt ihm, das waren gute Gedanken, die mit Gottes Wort überein famen 1) in Unfehung unser selbst. Da zeigt Gottes Wort unser Ver-derben und angebornen Sinn des Fleisches. 1 Mos. 6, 8. Die Schrift beschließet alles unter die Sünbe, machet alle Menschen zu Gündern. Gal. 3, 22. Wenn wir eben so von uns gedenken, d. i. un ser Elend erkennen, das sind gute Gedanken.
2) In Unsehung Gottes sind das gute Gebanken, wenn wir gedenken, Gott fenne uns be f fer, als wir uns felber, und daß Er in uns Sünde sehen kann, wenn und wo wir keine Sunde an uns sehen; daß unser herz mit seinen grundlosen Tiefen vor seis nen Augen liegt, und daß alle unfere Berechtigfeit in feiner Dafe ftinft,

und kann nicht leiden, daß wir vor Ihm stehen, und auf unser allerbestes (Wesen) vertrauen und bauen; das sind gute Gedanken vor Gott. S. 179. Doch wollte sich der Unwissende nicht überzeugen lassen. Er kam auch leicht über den Jordan des Todes; der Fährmann (eitle Hossfnung genannt) brachte ihn geschwind herüber, da indessen der Christsehr kämpfen mußte; er meinte auch, man würde ihm gleich die Himmelspforte öffnen, allein ihm wurs den Hände und Füße gebunden 2c. S. 202.

O Selbstbetrug! so verführen wir und selbst, und die Wahrheit ist nicht in und, so wir sagen, wir has ben keine Sünde mehr. 1 Joh. 1, 8.

Im güldenen Schatz Rästlein, S.
341. stehet: Ein Christ fühlet stündlich die böse Unart des Herzens mit Reue, und hält sich für den allergebrechlichsten; ein Heucheler weiß von wenig Sünde, und hält sich für besser, als Undere. Darum lerne dich fühlen, wie von Nazur fein Blutstropfen Gutes in dir ist, sonst bist du nicht recht dußfertig. Hast du dich aber so erkannt und bekehrt, so sey nicht vermessen, als wärest du schon über alle Berge hinweg, nach vielen Jahren wirst du erst noch erstennen, was für Greuel in dir stecken, so du nicht gedacht hättest. Du mußt dich also immer mehr vor deinem Herzen sunde hangen, wie ein armer bußfertiger Sünder, der hinausgessührt wird, sonst ist der Pharisäer gleich wie der da.

3 n hörer. Es ist doch mit mir schon anders.

Kehrer. Wie? daß du ehrbarer worden bist, nicht mehr fluchst, stiehlst, und zwar äußerlich; das Innere kennest du nicht. D! es muß und wird noch viel anders mit dir werden, wenn du wirst dein Elend erkennen, und an Jesum als ein armer Sünzber glauben lernen. Und wenn du in Ehrbarkeit oder gesetzlichen Frömmigkeit es aufs Höchste gezbracht, so mußt du doch noch wieder herunter, und dein Elend erkennen lernen.

Buhörer. Ich erkenne mein Elend wohl, das

habe ich lange erkannt.

Lehrer. Du fühlest es aber nicht; du mußt es fühlen. Jerem. 4, 18. Alsbann (nämlich in ber Buße) wird bein Berg fühlen, wie beine Bosheit fo groß ist. Ich merke, daß du dich selbst betrügest, benn du wirst mit Allem bald fertig. Aber höre 1) wenn du die Sunde liebest (du liebest sie aber, wenn du sie entschuldigest, da es dir gesagt wird) oder wenn du auch nur eine Schooß-Sunde gern behalten willst; 2) sogar eine gute Meinung von dir felber haft, wie du jett für dein Wesen streitest, und nicht gang arm und bloß von aller eigenen Gerechtigkeit werden willst; 3) dabei ohne Kummer und hunger nach Vergebung der Gunden dahin gehest: siehe, so hast du bein Elend noch nie recht er= fannt. Sobald bieses, nämlich bein Elend, in bir aufgeht, so vergeht a) die Eust zu geizen, zu zan= fen, ju üppigen Gitelkeiten. b) Da finken Die Flügel aller ftolzen Gedanken und

guten Meinung von dir, alle Lust an eigener Frömmigkeit schön zu gleißen, zu discuriren, vor Andern sich sehen zu lassen; die Lust
an schönen Gaben und Erkenntnissen; die Lust, vor Andern zu reden, zu beten, und dergleichen. Alles Fleisch ist wie Heu, und seine (eigene) Güte, Frömmigkeit, Gerechtigkeit wie eine Blume auf dem Felde. Das Heu verdorret und die Blume verwelket, wenn der Geist des Herrn darein bläset, oder das Elend aufdecket. Jes. 40, 6. Davon heißt es: Predige. Wir müssen die Menschen von aller eigenen Frömmigkeit herunterpredigen; so macht es Paulus in seinen Briefen,

Zuhörer. Meinst du, daß Gott nicht an mir arbeitet; manchmal bekomme ich solche Bewegungen, daß mir die Thränen aus den Augen

gehen; ist das nicht Gnabe?

Lehrer. Das ist freilich Gnade, aber eine vorlaufende, vor bereitende Gnade; daburch will dich Gott zur Erkenntniß des Elendes bringen, und zu Christo ziehen; es ist aber noch fein Zeichen, daß du schon im Gnadenstande stündest, sonbern daß dein Hirt dich gern hereinbringen will.

Buhörer. Wenn ich bir nur meinen Zustand recht erzählen sollte, was vor einigen Jahren bei mir

vorgegangen ist!

Lehrer. Auf vorhin gehabte Rührung, ja, wenn es gleich Gnade gewesen, darsst du dich nicht verlassen; nicht, was du gehabt hast, sondern was du jest hast, darauf kommt es an. Buhörer. Ich habe zuweilen recht große Ungst wegen meinen Sünden empfunden.

Lehrer. Ach das kann seyn; aber auch das hilft dir nicht, wo es dir nicht 1) den Sündendienst, die Weltsorm und pharisäische Gerechtigkeit verleis det hat. 2) Wo es dich nicht dis zum Fliehen zu Christo und seinen Wunden hintreibet, darin einzig dein Heil zu suchen. Es hat wohl weiter keinen Nachdruck bei dir, als so lange du es fühlest. Gott sagt: Ich schlage sie, aber sie fühlen es nicht. Ierem. 5, 3. Es vergeht geschwinde, und sind nur Rührungen. Rechte Buse hält an bis zur Gnabe. Verlässelt du dich aber auf die ehem aligen Rührungen, so betrügest du dich. Hätztest du es nicht so geschwinde vergessen, sondern treu bewahret, und zu Christo geeilet, so wäre dir gezholsen worden.

Zuhörer. Wie sollte benn nicht Einer zu Christo eilen und beten? Ich habe recht sehr geswünschet, daß mir Gott gnädig wäre.

Lehrer. So lange die Noth währet, schreicst du; es geht aber bald vorüber, und beim Wünsschen bleibt es, und bist froh, wenn es bald wieder vergeht, und du von der Angst Luft friegest.

Zuhörer. Der liebe Gott segnet mich im Zeitzlichen mehr als Andere; so muß ich ja wohl bei Ihm in Gnaden stehen?

Lehrer. Das folgt nicht, sondern Gott will bich dadurch, als durch Seile der Liebe,

erst zu sich ziehen. Prüfe dich, ob sich nicht auch hierin dein ir disch er Sinn verräth?

Zuhörer. Ich habe so manches Kreuz gehabt, manche üble Nachrede erdulden mussen, viele Verfolger gehabt, das ist ja ein Kennzeichen wahrer Christen.

Lehrer. Daß du dein Leiden gleich für Leiden um Christi willen ausgiebst, ist ein Selbst= betrug, da du dir es vielleicht magst eigen wil= liger Weise durch dein ungebrochen Wesen zu= gezogen haben.

3 u hörer. Der liebe Gott hat mir aber augensicheinlich beigestanden, und von Feinden gerettet, so

muß Ihm ja mein Gebet gefallen.

Lehrer. Das thut Gott vielen Unbekehrten nach seiner waltenden Borsorge im Reiche der Natur. Prüse dich; vielleicht hast du dich selbst vom Leiden durch braves Wehren, oder durch menschlichen Urm und Hülse losgerissen, das dir zum Seile der Gnaden hätte werden können. Seinen Kindern giebt Gott Gnade, stille zu sehn, und geduldig zu leiden.

3uhörer. Ich bin aber von so vielen Jahren, und so lang her, von Andern für einen

Christen gehalten worden.

Lehrer. Weil du in vielen Stücken die äußersliche Zucht, ein feines Ansehen und einige Erkenntsniß hattest, und vom Frommseyn schön reden konnstest, so war das so ein Blendwerk vor der Welt; Kinder Gottes sehen und urtheisen gar ans

bers, sehen bald 1) wo nicht tief gegras ben, 2) wo nicht der Felsengrund, nämlich Jesu Blut und versöhnens ber Tod, 3) wo nicht Christi Sinn ist.

Buhörer. Goll man das Gute und die erfah-

rene Gnade nicht bekennen?

Lehrer. Reiner fann die Gnade bekennen, und sich derselben rühmen, der sich nicht von Herzen als ben ärmsten Sünder erkennet und bekennet. 2) Das Sammelwert eigener Frommigfeit er: gählen, und sich gegen alle Ueberzeugung bes 'Gewissens damit wehren, heißt noch lange nicht, sich ber Gnade rühmen. 3) Kinder Gottes jagen der Beiligung mit dem größten Ernste nach; rühmen sich aber nur der blutigen Jesus-Wunden. 1 Cor. 15, 31. Gal. 6, 14. Phil. 3, 3. Jer. 9, 23. 24. Der eigene Ruhm ift aus. Rom. 3, 27. Ephes. 2, 9. 4) Ferner ift ein großer Unterschied, wenn ein stolzer Gelbstheiliger seinen Rram mit: 3ch bante bir Gott, vorbringet, (Luc. 18.) und wenn eine redliche Geele in großer Armuth des Geistes die Gnade Gottes preis set, die Gott an ihr unwürdigen Günder erwiesen. 1 Tim. 1, 5, 15. 16. Go find auch felbstver= meffene Fromme, wie der Pharifaer, un= gütig, hart gegen elende und bes trübte Gunder; Rinder Gottes find mitlei big und brüderlich gegen alle Elende und Gnaden= hungrige.

Buhörer. Willst bu mich benn von meinem

Glauben abbringen? Man soll ja dem Unglauben nicht Raum lassen.

Lehrer. Du hast noch keinen Glauben, indem du noch nichts von deinem Elende in der Buße ersfahren; bußkertige, reuige Seelen müssen dem Unsglauben nicht Raum lassen. Die Auf deckung des Elendes bei dir und allen Unbekehrten ist kein Unglaube, sondern der Wegzum Glauben, der strafet dich über deinen Unglauben; dagegen willst du dich wehren, und meinst, man müsse nicht zweiseln, da du Ihm doch vielmehr sollst stille halten und dich selbst anklagen.

Buhörer. Ich will Gott walten laffen.

Lehrer. Aber auch 1) dabei in die Ordnung eingehn, 2) fleißig beten, 3) die Mittel brauchen, 4) was schädlich ist, meiden.

Zuhörer. Was soll denn endlich daraus wers den, wenn Meines alles nicht mehr gelten soll?

Lehrer. Es soll aus dir werden ein recht armer Sünder, der nun recht lebendig erkensnet, daß nichts Gutes an ihm zu sinden, der in seis ner eigenen Frömmigkeit ganz zu Schanden worden; ein Blinder, das ist ein solcher, dem nun offens bar wird, wie er bisher blind gewesen und am Wege der Seligkeit sorglos und ruhig gesessen, und Jestum noch nie recht gesehen, weil ihm die jüdische Decke der eigenen gesetlichen Gerechtigsteit vor den Augen gehangen. Es soll aus dir werzben ein Lahmer, das ist, der nun selber fühz

let, daß er ein solcher ist, der von sich selbst nicht geben fann; ein Tobter, ber fich geiftlich tobt, unempfindlich, hart gegen das Wort fühlet; ein Ausfähiger, Unreiner, ber gemeint, er habe ein reines Berg, dessen Grund aber nie recht erforschet; ja, ein verlorner und verdamm= ter Mensch soll aus dir werden, nämlich, daß bu bich dafür erfennest und glaubest, daß bir feine Creatur helfen fonne: Summa, bu mußt recht arm in beinen Augen werden, so wird auch bir das Evangelium von Vergebung ber Günden gepredigt werden. Siehe, du dunkest dich je Bo noch fo weise, sehend und start zu fenn, und da betrügst du dich, (1 Cor. 3, 18.) auch bleibt beine Gunde. Joh. 4, 41. Goll bir geholfen werden, fo muß Gott beine eigene Weisheit, bein eigenes Wiffen, und beine eigene Starte gu Schanden machen. 1 Cor. 1, 27. Das gehet bir zwar nahe, und boch meint es Gott gut, und find feine seligen Wege; und was ist beine Weisheit, Klugheit, ohne Gottes Gnade? Nichts als bloße Vernunft; wenn dieselbe auf das Söchste geschärfet, ift fie boch eine Reindin Chrifti, (Col. 1, 21.) und beine Ginwurfe find lauter Befestigun= gen und Bollwerke des Herzens wider seine Erkennt= niß, (2 Cor. 10.) welche wir durch die Predigt von Christo verstören. Lutherns fagt: Gott macht feis nen zum großen Heiligen, Er mache ihn benn zuvor jum großen Gunber. Schatfaftlein S. 346.

Buhörer. Ich will Gott um feine Gnabe

anrufen.

Lehrer. Ja; aber vor Andern bitte um Er= fenntniß des Elendes, dieses ist vorjeto beine Hauptsache. Siehe, mit beinen eigenen guten Werken hast du bich an Erkenntniß des Gunden-Elendes, und also auch an der Bekehrung gehindert; auf solche und zum Theil noch andere gute Dinge hast du dich verlassen und gebauet. Dieß ist der Bettelrock, womit du deine Blöße so wenig zu= becken magst, (welche boch vor Gott und seinen Kinbern aus allen Enden hervorsieht,) so wenig: wie ein Bettler in seinem ganz zerrissenen Kleibe die Blöße verbergen mag. Es ist auch in dem Bettel= rocke eigener Frömmigkeit keine Wärme, Brünstigfeit, Freudiakeit, noch Geist und Leben. So viel Einwürfe du gemacht, so viel Lappen und Fle= den sind gleichsam baran. Und wenn du dieß vor Gott bringest, ist nichts, als Stroh und Stoppeln in das Feuer, das der Zorn Gottes ergreifet. Lutherus nennt es Sünden wider die erfte Tafel.

Zuhörer. Gott wird sich ja meiner erbarmen. Lehrer. Ja, das will Er thun, aber eben das ist seine erbarmende Gnade, wenn er dir dein Elend zeiget, ja es ist (so zu reden) die halbe Gnade; kommt der Glaube dazu, so ist sie es ganz. Wenn du erleuchtet wirst, erkennest du deine Thorpheit; das wird geschehen, wenn du von Herzen darnach wirst ringen, und deine Hände im Gebet sleißig

gen Himmel heben. Sir. 51, 26. 27. Sein Bersterben erkennen, und zugleich Christum mit seiner Gnade und Evangelio, das ist das ganze Licht, und sich selbst, und die Sünde hassen, und Christum sassen, das ist die ganze Gnade; folge nur.

Buhörer. Die fomme ich zur Erfenntnig bes

Sünden-Elendes?

Lehrer. I. Bitte Gott vor allen Dingen um Augenfalbe, (Offenb. 3.) das ist um Gnade, dein Elend in seinem Lichte recht lebendig zu erkennen.

II. Hernach wende einige Zeit daran, diesen deis nen Zustand reiflich zu erwägen; benn es ift die als lerwichtigste Sache. Dabei suche das Gemuth von ber Ausschweifung ber Sinne und fremden Gedan= fen in die Stille zu bringen; denn durch bas Geräusch der Gedanken und Gitelkeit ber Gin= nen wird man an rechter Erforschung seines Elendes gehindert. Dieß ist eine Saupturfache, daß die Menschen ihr Elend und Seelen-Gefahr nicht einsehen lernen. Sie haben sonst so viel zu schaffen, und machen sich noch immer mehr zu thun. Durch so viele Geschäfte wird das inwendige Brennen des Gewissens eine Zeitlang abgefühlet, barum suchen sie immer solche Dinge, das wird Zeit= vertreib genannt: wenn das nicht ist, wird ih= nen Angst. Aber, o Thorheit! eine furze Abfühlung; denn das Gewissens-Keuer, wenn hier nicht Rath gesucht, und es nicht durch das Blut des Lammes recht gelöscht wird, brennt ewig. Sef. 66, 24.

III. Brauche die Mittel: lies gern, höre gern

Gottes Wort, darin ist Augenfalbe für dich. a) Siehe erstlich in die zehn Gebote hinein, da bist du der Abgötter mit der Creatur-Liebe, ja, dein eigener Göte, ba du beinem eigenen Rete geräuchert, und im geistlichen Stolz von Andern, als ein Heiliger, wollest angebetet senn. Du hast des Herrn Wort und Namen oft zum Deckmantel beines Glei-Bens, ja, greulicher Gunden und Lugen gemiß= braucht. Du hast bes herrn Wort verachtet, in= bem du das, was beinem verkehrten Ginn angestanben, ausgeklaubet, es selbst wie der Teufel, (Matth. 4.) zerzerret, bas Uebrige verachtet. Du bist ber ungerathene Sohn, der sich gegen beinen Heiland und Erlöser nicht wie ein armer Sünder hat bengen wollen, auch nicht unter menschliche Ordnung; bu bist eigensinnig, eigenwillig gewesen. Du bift Cain, ber Brudermörder, der feine eigene Früchte und selbstgewirkte Frommigkeit Gott geopfert, welcher solches nicht von dir fordert; hin= gegen hast du den Abel, der nichts als das blutige Lämmlein opfert, und beswegen gnädig angesehen wird, gehaffet und beneidet; du bift ein wilder Ismael, beine hand ist wider jedermann voll Zankes, haß, Unversöhnlichkeit. Du bist der Chebrecher, der Unreine, inwendig voller Greuel und Schande, auswendig übertunchet. Du bist der Dieb, der in Eigenheit, ohne buffertiges Klehen, Gott das Seine geraubet, und dir angemaßet, auch des Nächsten Sabe an dich zu reißen, bir fein Gewissen gemacht. Du bift bein eis

gener falscher Zeuge, falscher Prophet, da du dich für fromm und heilig außer Christo gehalten, und vor Andern gerühmet. Du bist das Kind des Todes, ein verlorner und vers dammter Sünder. Glaubest du, daß du ein Sünder bist?

Buhörer. Ach Gott! wie schwer, wie bitter ist doch das!

Lehrer. b) Ferner fiehe in das Evangelium hinein. Du mußt es nun noch nicht lesen, wie du fromm werden willst, das fommt hernach; sondern nur erst daraus lernen, wie elend du bist. Wenn du nun liesest von den blinden, lahmen, franken Gunbern, so denke, das bist bu! Denn so, wie ber Seele Zustand ift, so muß man auch Gottes Wort gebrauchen, wo es uns anders helfen foll. Weil nun manche Selbstfrommen auf das Thun und eis gen Wirken fallen, so halten sie sich felbst auf, und fommen nicht zu Jesu. Joh. 5, 40. Betrachte bas Leiden und Sterben, auch das hei lige Leben Jesu. Da bist du abermal ber, welcher Ihn so gegeißelt, da hast Ihm die Rägel burch seine Hände geschlagen, in das Angesicht ge= fpieen; du bist Judas, Pilatus, ber Kriegsknecht, und kein Anderer. Ach, fiehe dieß Gottesbild! welche Demuth, Niedrigkeit, Stille, Sanftmuth, Liebe gegen die Feinde; gegen dieß bist du mit aller beiner Frömmigkeit ein häßlicher Teufel; stolz, aufgeblasen, frech, ruhmredig. Du hast bich ber Frommigfeit, Chrbarfeit befliffen, aber nur außerlich,

baß du den Ruhm eines Frommen bei der Welt has ben möchtest. Es sind unter dem ganzen Sünders hausen keine giftigeren Feinde Jesu, als Pharis fäer, Selbstgerechte, denen das Evanges lium ein Aergerniß ist; denn der ist des Blutes Verächter, den sein eigen Werk bedecket.

Siehe, der Allerheiligste hängt da, als der allergrößeste Sünder unter allen Sündern, und du willst dich recht fertigen? Er ist unter die Uebelthäter, Sünder gerechnet, und du willst dich nicht darunter rechnen? D werde doch hierin deinem Heilande zuerst ähnlich, nämlich ein Sünder. Wende einige Tage mit ernstlicher Sammlung deines Gemüths zu einer recht herzlichen Betrachtung dieses blutigen Schauspiels an, so wirst du die Geistlich feit des Geses, (daß es nämlich auf das Innere gehe,) und deisnen Jammer lebendig abgebildet finden.

Insonderheit bedenke die Sünden gegen bas Evangelium, oder wider des Mensschen Sohn, wie leichtsinnig du dir aus dieser und jener Sünde nichts gemacht, die doch Jesum an das Kreuz gebracht; wie leichtsinnig du sein Blut zum Sünden pflaster gesmacht, und dir bei beiner Unbußfertigkeit zugeeignet, wie und ank bar du dem leidenden Jesu für sein Sterben gewesen, wie gering du es geschätzet. Bedenke weiter deine Häftest Jesum sterben, umsonst

für dich sterben, und hast ohne Ihn so hingelebet, und seine Gnade nicht ernstlich gesuchet. Auch ist es eine Sünde wider des Menschen Sohn, daß du deine eigene Gerechtigkeit auf gerichtet, und seiner blutigen Gerechtigkeit nicht

hast unterthan senn wollen.

Es ist ein falscher Glaube, wenn man die Recht= fertigung auf die Heiligung bauet, als solle uns Gott um unferer Frommigkeit willen, Chrifti Berdienft gurechnen, ober um Chrifti Berdienst unsere Frommigkeit ansehen; b. i. man verläffet fich auf fein eigen Wesen, und wenn es denn wo fehlet, so soll es Christi Berdienst ergangen und vollmachen, und macht also Christum mit seis ner Gnade gur Rothhülfe. Der mahre Glaube ift, wenn man in Erfenntnig bes Glenbes, Armuth, Gefühl der Noth, und Berabscheuung alles sündlichen Wefens, Christi Berdienst fich zurechnen läßt. Erift bas U und D, unsere Seligkeit und Beiligkeit. Bor ber Gnade, die uns versöhnt, find wir weder recht felig, noch auch heilig, und tüchtig zum Guten, auch find wir nicht länger felig und heilig, als wir im herzlichen Glauben wirklich baran hangen und barinnen ruhen. Ferner bedenke, wie alle beine Gun= ben, auch die am Rächsten geschehen, Beleis digungen Gottes seyen, und zwar, daß sie wider einen fo erbarmenden, liebreichen, frommen Bater, Wohlthater und Geligmacher, geschehen, ge=

gen so viel Gutes und Liebes, das du täglich von Ihm genießest, gegen so viel Züge und heilsame Lockungen. Dein Herz muß ein Stein sehn, wenn es nicht beweget und zu blutigen Thränen erwecket wird.

Buhörer. Ach Gott! decke mir nur recht auf,

was ich bisher noch nicht erfannt.

Lehrer. Willst du bein Elend recht grundlich erkennen, so mußt du auch nicht blos bei den Ausbrüchen der Sunde stehen bleiben, sondern vornehm= lich ben Erbgreuel des Herzens, die innere Feind= schaft gegen Gott, ben Unglauben, ben verkehrten Sinn, und die so unaussprechlich tief gefallene menschliche Natur recht erkennen lernen; hier sind Tiefen, die unergründlich find. Wer mag es er= gründen ? Ich der herr kann das herz ergründen ? Jerem. 17, 9. 10. Welche Höhlen und frumme Gange find hie in den oft so tief versteckten Absich= ten! Das mehr als Mutterherz wolle ein Licht angunden, und alle beffen Winkel fehren! Dazu wird nun von beiner Seite erforderlich fenn, wenn du ganze Tage anwendest, auf dessen Bewegung Achtung zu geben; benn hieran hat es gefehlt, daß du gemeint, du habest ein so gutes Berg. Du bist stolz, neidisch, zänkisch, eigenwillig, voll Weltliebe, Ungerechtigkeit gewesen, und hast boch immer ein gutes Berg gehabt. Dieß gehört als ein hauptpunkt zur Erkenntniß bes Glendes und ersten Gnade, daß du erkennest, wie betrüglich, wie bose es sen. Salomo fagt: Wer fich auf fein Berg verläßt, ber ift ein Narr. Sprüchw. 28, 26. Darum,

ihr Uebertreter, gehet in euer herz. Jef. 46, 8. Wenn du einen Tag so auf der Schildwache stündest, und bein eigenes Berg belauretest, feinen Gedanken ungeprüft vorbei gehen ließest, welche Greuel, Tücken, Tiefen sollten bir ba aufgebeckt werden! Ehe es mit des Lammes Blut bespren= get wird, fieht es wie lauter in einander geflochtene Schlangen aus, in Entschuldigungen, Bemantelungen, Berdrehungen. Daher haben, wenn beine Sünden find gerügt worden, es lauter Schwachheiten fenn muffen, die mit beinem vermeinten Glauben und Gnadenstande wohl bestehen fonnten. Prufe dich, ob es nicht mit völliger oder heimlicher Bustimmung bes Herzens geschehen? Du machst dir nichts daraus, du entschuldigest Alles; das fon= nen Kinder Gottes mit ihren Fehlern nicht thun: so wehrest du dich gegen das Licht, das dir dein Elend zeigen will.

Die Ursache, daß so wenig Leute ihr Berderben recht erkennen, ist die große Finsterniß, die auf der Tiefe des Herzens, wie eine egyptische Mitternacht, lieget; wenn es die Gnade einem Menschen noch hier in biefer Zeit recht flar und offenbar macht, bas ist eine große Gnabe. Man hat Erempel, baß folde auf falfdem Grunde stehende Gemüther burch ein göttliches Gericht (worunter doch die Erbarmung maltet) in grobe Günden gefallen, und also endlich von ihren sußen Träumen vermeinter Frömmigkeit aufgewachet sind.

Buhörer. Ich fürchte mich, daß wenn ich bieß

alles bedenke, ich möchte es nicht ertragen, sondern verzweifeln; wer aber verzweifelt,

der gehet ja verloren.

Lehrer. Das ist eine Lift bes Satans. Davor macht er ben Seelen bange, daß sie sich fürchten, ihren Zustand recht zu bedenken. Aber das ist der Buße Art, daß einer an sich, (nicht an Gott) an seinem verderbten Zustand und eigener Frömmig= feit ganz verzaget, und da fängt man an, sich ber Gnade zu übergeben, und lauterlich Gott zu trauen. Daran aber wollen wir nicht gern. Darum foll man nicht gleich vor ben Gedanken, daß es mit uns nicht recht sen, fliehen, und sie fahren lasfen, sondern ihnen nachgehen, und Gott bit= ten, daß Er es zur Kraft kommen laffe, und das Elend recht aufdece. Und wenn es mit dem Menschen so weit fame, daß er nicht anders meinte, er wäre nun wirklich verloren, er wäre nun verdammt, es fen Alles aus mit ihm, und begehre boch Gna= de; so wurde nur desto eher der Heiland armer Sunder ihn mit Erbarmen anfaffen, ba ware er am Nächsten der Gnade und dem Trofte: Dir sind deine Sünden vergeben. Das ist Jesu Stunde. Wer in folder Ungst darum bittet, der be= kommt es gewiß. Wer sein Leben erhalten will, das eigene Leben, eigene Wirken, eigene Frommfenn, eis genen Nugen 2c., der wird es verlieren; wer es aber verlieret, und sich der Hölle würdig erkennet, ber wird es bei dem allgemeinen Sunderheilande Method of Grace.

finden. Erstlich mußt du von herzen glauben, daß du ein verlorner und verdamm= ter Mensch bist, so wirst du auch bald her= nach von Herzen glauben und beten können, baß Jesus auch dich erlöset, erworben, gewonnen. Bon beiden muß es heißen: Ich glaube es wahrhaftig, das Lette fann nicht ohne das Erste senn. Erstlich heißt es: Meine guten Werke, die galten nicht, die Angst mich zu verzweifeln trieb, zur Solle mußt' ich finken. hernach: Da jammert's Gott in Ewigkeit mein Elend über die Maßen. Mitten in der Höllenangst unfre Sund' uns treiben, wo follen wir denn fliehen hin, da wir mogen bleiben? Bu Dir, herr Christ alleine; vergossen zc. Kommst bu nicht in der Buße zu diesem Verzagen an deinen eigenen Werken, so lernst du Christum, beinen Erlöser, nie recht erkennen.

Allein, wenn der liebe Gott mit göttlicher Angst und Traurigkeit an die Herzen anklopft, und sie überzeugen will, daß sie verdammliche Sünder sind, so wehren sich die Menschen gegen diese Ueberzeugung mit Lesen, Beten, Singen und andern Uebungen, oder guten Werken. Da muß nun der liebe Gott Unrecht haben, und sie sind so schlimm nicht, als das Gewissen vorher sagte. Beten, singen ist ja gut, es sollte aber auch dabei das Herz gebroch en sen und werden. Und o, wie selig wäre es, Gott Recht und uns Schuld geben, und in solcher Herzenssassung um Gnade beten und

fingen. Gott hat uns Alle in seinem Worte zu lauter Sündern, die 1) ganz verdorben, und 2) die Verdammniß verdient haben, gemacht. Gal. 3, 22. Köm. 11, 32. Wenn wir nun das nicht seyn wollen, so muß Gott, nach unsserm Urtheile, Unrecht haben. 1 Joh. 1, 10. Jerem. 2, 29. 35. Wenn wir aber bekennen, wir haben gesündiget, wir seyen solche Leute, wie Er uns kennt, und in seinem Worte neunt, so behält Gott Recht in seinen Worten. Ps. 51, 6. Da ist es besser, Gott ist wahrhaftig, und alle Menschen falsch. Köm. 3, 4.

Durch drei Stücke geben wir infonderheit Gott Recht und Ehre. Erstens: wenn wir bekennen, daß wir Sünder sind. Luc. 7, 21. Ps. 51, 6. Zweitens: wenn wir glauben, durch die Gnade des Herrn Jesu gerecht und selig zu werden. Apost. Gesch. 15, 11. Ebr. 11, 7. Köm. 4, 20. Drittens: wenn wir unser Licht. und Gnade leuchten lassen. Matth. 5, 16.

Ich habe das, was ich vorhin vom Mißbranche des Betens und Singens gesagt habe, aus dem Geständnissen und Singens gesagt habe, aus dem Geständnissen die Gott herumholte, und die vorher eine Feindin von allen redlichen Seelen war. Wenn diese gesehen, daß die Andern, sich zu erbauen, zusammengegangen, so hatte sie auch zu singen und zu beten angefangen, nicht, daß es ihr darum wäre zu thun gewesen, sons dern nur das Gewissen einigermaßen zu beruhigen, in welchem ihr die andern Seelen mit ihrem Gebet immer vorgeworsen wurden. Ein anderer Feind des

Guten hält wohl mit den Seinen aus gleicher Absicht seine Hausandacht und Betstunde, und wenn es vorbei, so lärmet und wüthet er wieder wie ein Unsinniger.

Antonii Hausgespräch von der Erslösung. S. 54. Ach! daß alle arme Sünder der Predigt vom Zorne Gottes wider ihr böses Herz Recht ließen, und als reuige Sünder, die dem heiligen Gott sein Recht ließen, ihren Erlöser gerade zu ergreisen, mit Zurückslassung alles eigenen Wahns und eigener Auslezung: so kämen sie gewiß los vom Zorne Gottes, und würden losgesprochen vom Fluche des Gesetzes, ihre Füße kämen auf den Weg des Friedens.

Zuhörer. Mir ist fast bange. Ach! ich bin ein armer Sünder!

Lehrer. Das sagt Mancher, aber er fühlt es nicht, es drückt ihn nicht. Merke, in zwei Stücken besteht das Sündenelend: in einem Schaden= und Schuld= Uebel. Einmal fühlt man sich ganz verderbt, böse und untüchtig zum Guten. Zweitens, man hat nicht Gnade und Vergebung der Sünden, man weiß nicht, wie man mit Gott daran ist, die Sünde drückt einen, und man fühlt lauter Anklage und Verdammniß. Das heißt zusammen: Unglaube.

Was nun das Erste, nämlich den bösen Schaben des Herzens betrifft, so bedenke: wie du, arme Seele, des Satans Schlangenbild an

bir hast, stolz, geizig, neibisch, gehässig, wollüstig, üppig, eitel, und wie lebhaft und munter du in sol= den Dingen bift, wie dieß in bir die Berr schaft hat, auch bei beiner eingebil beten Frommigfeit, ehe du die Erlöfung Christi durch das Blut als ein armer Sclave und Gefangener im Glauben annimmst. Bedenke, wie bu, mit diesen Banden gebunden, im Reiche des Satans, in feinen Sohlen, Rerfern, und in fernem Lande, gefangen liegst, da Satan bich bes trügt, öfters an feche Retten losläß fet, und an der fiebenten gefangen hält, daß bu meinst, es stehe gut, weil du doch nicht so, wie ber und ber, gelebt hättest, und bist doch auf an= dere Art sein Leibeigener; bist du nicht hurisch oder gehässig, so bist du doch geizig, ir difch; bist du nicht geizig, so bist du doch stolz, aufgeblasen: hingegen das schöne Jesusund Engelsbild fehlet dir. Auch bist du zum Reiche Christi, zum Glauben und Liebe beines Erlofers im Grunde gang untüchtig, todt, unwiffend, blind, lahm und frant.

Das andere, nämlich das Schuld-Uebel, recht zu erkennen und zu fühlen, so bedenke: wie du ohne Gnade Gottes bist, ohne Liebe, Freundschaft, ohne Beruhigung des Gewissens, ohne göttlichen Frieden und kindlichen Umgang mit Gott. Und daß du so manches Jahr in so unseligem und gefährlichem Zustande zugebracht, da du einen jeden Tag

und Stunde auf dem Rande der hölle gewandelt, alle Abende dich in die Hölle gebettet und niederge= legt. Hingegen hättest du diese Seligkeit schon längst haben fonnen, weil es dir fo oft angeboten worden; mit beinem eigenen Wesen hast du aber dich immer mehr von Gott verlaufen. Siehe, welche arme Kreatur bist du: je weniger du dieß er= kennest, je miserabeler bist du. Menn du dief be= denkest, so möchte bein Berg bluten, und du immer Tag und Nacht weinen. Und was würde biese gött= liche Traurigkeit nicht alsbann bei bir für selige Wirkungen haben? Die würdest du dann bich sel= ber anklagen? Die würdest du beine Thorheit von Bergen bereuen, insonderheit, daß du dem Evangelio nicht eher gefolget? Ach! wehre dich nicht länger gegen alle Heberzengungen!

Hier siehest du, wie du ganz untüchtig bist, dir mit eigener Frömmigkeit zu helsen. Und gesetzt, du könntest von nun an, aus eigener Kraft, unsträslich leben, so sind doch die vorigen Sünden noch vorhanzden, von dreißig, vierzig, fünfzig, sechszig Jahren, dafür auch keine Neue, ohne Christi Genugthuung, gelten würde, da bist du doch verdammt, bis du den letzen Heller bezahlest. Siehe, so steht es mit dir! Es ist dir ab solut ein Heiland und Erlöser nöthig, der muß dir erstlich deine Sünden vergeben, und hernach deine Gebres

chen heilen. Pf. 103, 3.

Zuhörer. Bei meinem Frommseyn habe ich bann auch wohl gedacht, mit Gottes Gnade

fromm zu seyn; ich habe oft um wahre Frömmig-

feit, Demuth, Sanftmuth gebeten.

Lehrer. Du hast einen unrichtigen Begriff von ber Gnabe; benn daß man sein sündliches Elend erfennt, und Chriftum gum Erlöfer bon foldem fündlichen Elend im Glauben annimmt, bas ift die Gnade und Ordnung, ohne welche man in Ewigkeit nicht kann fromm fenn. Weil bu nun die göttliche Ordnung verkehret, auch folde dir nicht angestanden, so hat das Gebet nicht können erhörlich senn, denn ohne Buße und Glauben will bich Gott nicht fromm machen. Darum mußt du erstlich nach beinem jetigen Zustande Gott bitten um Erfenntniß bes Elendes, hernach um Glauben und Bergebung der Gunden, barin 3hm still halten, und in den beiden Stücken erft treu werden, und bann ferner um ein frommes Leben. Du mußt erst unterthan werden der blutigen Gerechtigfeit. Röm. 4, 5. 8. Ebr. 9, 12. 22. Ephef. 1, 7. Röm. 10, 3. Unterthan, merfe es, v Geele! Auf Beugung folgt Zeugung, auf Buckung Erquickung, auf Erniedrigung Erhöhung. Wer sich selbst erhöhet in eigener Frommigkeit, ber muß erniedriget werden. Sich felbst erniedrigen, sich, als ein armer Sunder, zu den Fußen Jesu hinlegen, das ift die Ordnung zur Gnabe, und macht uns zu frommen und stillen Schäflein, die hernach dem Lamme nachfolgen.

Zuhörer. Ich bin überzeugt, und fast gebeugt! Aber eins macht mir noch einen Scrupel: Soll und kann man nicht einer fromm seyn, bis man sein Elend erkannt, und an Christum glaubt? Soll man denn gottlos seyn, kann es nicht

gemißbraucht werden ?

Lehrer. 1) Die außerliche Bucht fonnen auch alle Un befehrte halten, und muffen auch. Daist das Gesetz ein Riegel, oder bie Obrigfeit und Vorgesetzten find mit ber Strafe da; allein diese äußerliche Zucht ist noch lange nicht wahre Frommigkeit. 2) Wenn man diefe, die Frommigfeit, gleich von einem unbefehrten und unbegnadigten Menschen verlangt, so kann er boch nicht; und wenn er ja etwas thate, so taugte es doch nicht, dieweil es nicht aus dem Glauben fäme. 3) So hat ein jeder Unbekehrter seine Lection, die besteht in folgenden Stücken: a) Lerne bein Elend erkennen, b) und weil das auch Gnade ift, fo bitte Gott herglich und inständig, daß Er es bir zu erkennen gebe. Wenn nun der Mensch dahin kommt, und fieht feinen Jammer und Unfeligkeit außer Chrifto, und fühlt die Last der Gunde, so wird ihm die Lust gur Gottlosigkeit schon vergehen. 4) Wahre Frommigfeit, als eine Frucht bes Glaubens, wird hiermit und fann nicht verworfen werden. Die Meinung ift, daß der Mensch die Gnadenordnung nur nicht verfehre; vom Elen de, und nicht vom Frommsenn, mussen wir den Anfang machen. Die

armen Sünder sind die erste Klasse ber seligen Leute. Matth. 5, 1.

Man muß 1) tief graben in der Buße, 2) auf den Fels, Christum, den Grund legen im Glauben, und dann hernach 3) im Leben und Wandel darauf bauen. Luc. 6, 48. Zur Grundlegung gehört erstlich: Die Buße von den todten Werken; (Ebr. 6.) zum andern: Jesus Christus, denn, einen anbern Grund kann niemand legen. 1 Cor. 3, 11.

Die Paulinische Heils-Ordnung ist diese: a) Jesus wird dir zur Weisheit, sowohl dein Berberben als seine Gnade zu erkennen; b) zur Ge= rechtigkeit durch die gläubige Ergreifung; c) zur heiligung in seiner Nachfolge und täglis chen Kreuzigung ; d) wenn du treu bift und bleibst, zur völligen Erlöfung im feligen Tode. Aber wir Menschen mögen nicht gern tief graben in Erkenntniß unsers Elendes; es ist noch die allgemeine Weltloofung: Graben mag ich nicht, so schäme ich mich zu betteln. Wir graben gar nicht, ober gar schlecht, obenhin, in der Gelbstprüfung. Gollten wir burch die Wand bes Herzens graben, wir wurs ben sehen, was Ezechiel sahe. C. 8. Wir schreiben gern anstatt hundert Gunden-Schulden funf gig, bas ift, wir verkleinern die Gunden gern. Ferner halten wir nicht viel von Betteln, schämen uns, als arme Sünder, bettelmäßig Gnabe zu nehmen, oder darum bei unserm herrn zu wimmern und zu betteln, wollen lieber uns selbst helfen, und suchen eigene Wege zu ben ewigen hütten. Gin solcher ungerechter haushalter muß abgesetzt, und an seiner eigenen Frömmigkeit ganz zu Schanden werden. 1 Cor. 1, 27.

Buhörer. Sch möchte gern einige Sprüche hö-

ren wider die eigene Frommigkeit.

Lehrer. Da find bie gangen Briefe Pauli an bie Römer und Galater, ba er bestraft, wenn man die Werke vor der Rechtfertigung setzet. Die Werke folgen bem Glauben und ber Rechtferti= gung; die aber vorher geschehen, wirft Paulus, ba er von Juden handelt, alle unter die Gunde. In Jes. 55, 2. heißt es: Warum gahlt ihr Geld bar, da kein Brot ist? (bas ist, warum wollt ihr die Gnade abverdienen?) und eure Arbeit, da ihr nicht fatt von werdet? Damit will er fagen: Der Noth und bem Mangel eurer Seele wird mit euerm Selbstwirken und äußerlichen Gesetzes-Werken nicht abgeholfen; ihr werdet einmal, wie das anderemal, arm, blind, blog und jammerlich bleiben, wo ihr euch nicht als Günder und Dhumächtige Gnabe und Erbarmen burch den Meffias, enern Beiland und Erlöfer, umfonft schenken laffet. Und Jef. 58, 2. spricht Gott: Sie suchen mich, als ein Bolf, bas Gerechtigkeit schon gethan. In Jef. 57, 10. steht: Du arbeitest dich in der Menge deiner Wege, und sprichst nicht: ich lasse es. In Jef. 59, 7. spricht ber herr: Ihr Spinnwebe (eigener Gerechtigfeit) taugt nicht zu Kleidern, ihr Gewirke taugt nicht zur

Decke, bas ist: barum kann ber Mensch vor Gott nicht bestehen, er ist und bleibt in seinen eigenen Besetzes-Werken vor Gottes heiligem Angesicht nackt und blog, steht und geht in seiner eigenen Schande. In Jerem. 3, 23-25. heißt es: Wahrlich, es ift eitel Betrug mit Sügeln und mit allen Bergen, Ifrael hat keine Sulfe, benn am Herrn. Rom. 9, 16. spricht Paulus: Es liegt nicht an Jemandes Laufen und Rennen, Leigenen Wollen, Konnen, Machen, Beffern, Bufen,) fondern an Gottes Erbarmen, das in Christi blutiger Versöhnung offenbar worden ist. f. Nro. 389, 10. Aus dem allen siehest du, wie elend es ist, wenn man auf unbefehrte Leute bringet, sie sollen das und das thun, so und so leben; fie mußten fromm feyn; benn ba fordert man ja von den Todten das Leben. Ein Gleiches geschieht, wenn es heißt: Ihr muffet nicht so seyn, das muß ab, das muß weg; da boch ber arme Mensch nim= mer seines Elendes und Gunden-Retten vor sich los werden fann, fondern- mit alle denfelben zu Jefu fommen, und schreien muß: herr, erbarme Dich! Im Gefet heißt es: Du follst; daß wir badurch von unferm ganglichen Unvermögen überzeugt werden, und zu Jesu sagen: Ach! Herr, ich kann nicht, hilf Du mir! Das Evangelium macht uns durch Schenkung bes Glaubens willig, und giebt allerlei göttliche Kräfte zum göttlichen Wandel. 2 Petri, 1.

Merke aus den Liedern gegen das unordentliche Selbstbessern: Diese Speise (und also auch diese

Gnade) dir nicht gilt, so du dir selber helsen willt. Desgleichen: Es war ein falscher Wahn dabei, Gott hätte sein Gesetz gegeben, als ob wir möchten selber frei nach seinem Willen leben; so ist es nur ein Spiegel zart, der uns anzeigt die sündige Art in

unferm Fleische verborgen.

Meabe, in seinem falschen Befenner und Maul = Christen, zeiget, wie weit es ein Mensch aus Ratur - Rraften im Schein-Chriftenthume bringen fonne. Er fonne große Erkenntniß, herrliche Gaben haben, Andere erwecken, stattlich Bekenntniß der Religion thun, viele Gunden haffen, die seinem Temperamente zuwider sind, in vielen Studen fich andern und beffern, Rührungen haben, bas Gute lieben, eifrig fenn, beten, glauben, b. i. Beifall haben, und in manchen außerlichen guten Sachen es Begnadigten zuvor thun, und fen doch nur ein Beinahe = Chrift; die erfte Gnade fen eine gefühlige Ueberzeugung von feinem Gunden-Elende; hier steckten die Grenzpfähle zwischen ber heuchlerischen Ratur und der Gnade; Gunde thun, fen das schlimmste Werk; Gunde fehen, sen das beste Gesicht; wenn der Mensch nur suchte, die Plage des Gewiffens zu stil len, nehme sich vor, nach den Pflichten zu leben, das mit er das Gewiffen beruhige, das fen ein natürlich Gewissen; wenn er sich aber mit nichts könnte zufrieden stellen laffen, als mit Christi Blut, und beghalb zu Christo komme, bas fen ein erneuert Bemiffen. G. 209. Gin blos

ßer Sünder soll zu dem bloßen Christo, ein blutender Sünder zu dem blutenden Christo kommen; die Ursache alles Selbstbetrugs sen das betrügliche Herz, das sen der größte Betrüger und Räuber; das Gesetz lasse niemand seiner eigenen Sache Zeuge senn.

Lutherus in 1 Mose, 15. Andere Sünden, als da seyn Jorn, Ungeduld, Trunkenheit, sind von Natur also schändlich, daß man sich schämen muß, denn, die sie begehen, wissen, daß sie sündigen; aber eitle Ehre und Vermessenheit, eigene Weisheit oder Frömmigkeit ist eine solche Sünde, die für keine Sünde geachtet noch erkannt wird, sondern es danken noch die Leute Gott dafür, wie im Evangelio der Pharisäer thut, und freuen sich dersselben, als einer sonderlichen Gabe des heiligen Geisstes; darum ist es ein solcher Schade und teuflische Seuche, der weder zu rathen noch zu helsen ist.

In dem selben Theile ed. Jen. 6. S. 42. Wenn der Glaube rein und ungefärbt bleibt, sußet und gründet er sich nicht auf mich selbst, noch mein Thun, daß mir Gott darum sollte gnädig sehn, wie der falsche Heuchelglaube thut, welcher menget in einander Gott tes Gnade und mein Verdienst, ober auch wohl die Worte behält von Christo, aber doch des Herzens Zuversichene Farbeist, denn zulest kommt es doch dazu, so fällt der

Grund unter dir weg, wie Triebsand, und der Glaube liegt darnieder. Desgleichen: Das hebe an, und versuche es, wer da will, so wird er sehen und ersaheren, wie trefslich, schwer und sauer es wird, daß ein Mensch, der sein Lebetage in seiner Werkheiligkeit gestecket, sich her aus schwinge, und mit ganzem Herzen erhebe durch den Glauben an diesen einigen Mittler. Ich habe es nun selbst schier zwanzig Jahr geprediget, daß ich sollte herauskommen seyn, noch fühle ich immerdar den alten anklebischen Unflath, daß ich gern mit Gott so handeln wollte, und et was mitbringen, daß Er mir seine Gnade für meine Heiligkeit müßte geben, und will mir nicht ein, daß ich mich sogar sollte ergeben auf bloße Gnas de, und muß doch nicht anders seyn.

Lutherns in 1 Mose, 21. Wo nun die Leute auf diese Weise gedem üthiget und zur Berzweislung gebracht seyn, und wie sie an ihnen selbst verzagen, also auch anfangen, um Christi willen getrost zu seyn, so werden sie Kinder und Erben Gottes. Man findet aber Viele, die nicht wollen gedemüthiget seyn, sondern gedenken, sich noch zu rächen, und murren gegen die, so sie strafen, solche seyn zwiefältig verhärtet und verstockt.

Th. 6. S. 40. Gott hat den Menschen zwei Stühle gestellet: Einen Richt stuhl für die, so noch sicher und stolz sind, und ihre Sünden nicht erkennen und bekennen wollen; und eiznen Gnadenstuhl für die armen blöden Gezwissen, die ihre Sünden fühlen und bekennen, vor seinem Gericht verzagen, und gern Gnade hätten.

Der Gnabenstuhl ist Christus. Dazu will ich mich auch halten.

Zuhörer. Ich glaub's, daß ich ein Sünster bin, ich will mich, Herr! nicht länger wehren, Sünd', Welt, des Frommseyns Ruhm und Ehren, das werf' ich Dir zu Füßen hin.

## Das zweite Gespräch.

Vie eine um ihr Beil bekummerte Seele zum Glauben an Iesum Christum gelangen könne

Tpost. Gesch. 4. Es ist in keinem andern heil, is auch kein anderer Name (außer Christo) den D. nschen gegeben, darin wir sollen selig werden.

Dieß Gespräch gehet nur an alle arme und in ihren Augen verlorne Gunder, Blode, Schüchterne, Unruhige, Dhn= mächtige, Kranke, die nicht allein ber Welt= und Sündenluft, sondern auch aller eigenen Frommigfeit, Behelfs und Wirkens, mude und über= bruffig find; die gern wollen glauben, fromm und selig senn, und konnen nicht; auch solche, die wegen ihrer Unwürdigkeit zu glauben, fich weigern; allen, benen ihr Gun= benelend größer als die Gnade vorkommt. Von diesen wird der Glaube nicht gesetzlich ge= fordert, sondern durch das Evangelium eingeflößet; auch nicht die Frommigkeit, benn bazu find sie vor dem Glauben untüchtig, sondern werden zu Jesu hingewiesen. Rein sicherer Gunder, der die Welt liebet, aus der Gunde fich nichts macht, kein Wertheiliger, Selbstfrommer, der fein Elend nicht fühlet, barf bieß auf sich ziehen. Dieß muß durch dieses ganze zweite Gespräch vorausgesetzt werden. Solche Seelen, mit benen ich es hier zu thun habe, stehen nunmehr still auf dem unseligen Sündenwege; ber Sünden Regiment und Herrschaft ist nun wirklich schon aus, und würden sie um aller Welt willen nicht vorsätzlich fündigen; sie fühlen aber die Macht der Sünden wider ihren Willen in sich, und mancherlei Uebereilung; und dieß ist ber Kehler, daß sie unter dem Geset sich selbst helfen und bessern wollen, ja zum Theil manche harte Uebung vornehmen, aber nicht zu Chrifto fliehen, und erst Vergebung suchen. Ihr Zustand wird Rom. 7, 14. vorgestellt. Mit den Sclaven ber Sünde, die dieß migbrauchen fonnten, rede ich aus einem andern Tone.

Dieß sind dem Heilande liebe Seelen; um dieser elenden Schafe thut der Heiland Alles, was Er kann. Zach. 11, 7. 11. Für diese Armen geshört das Evangelium von Vergebung der Sünden. Jes. 61, 1. Diese strauchelnden Kniee müssen Wächster nicht mit dem Gesetz wundschlagen, noch ihnen den Schleier nehmen, (Hohel. Sal. 5, 7.) sondern erquicken. Jes. 35, 2. 4. Solchen Verzagten mußman sagen: Jesus, der helsen kann, ist euer Gott; diesen Armen gehört das Himmelreich, Matth. 5, 3.; diesen Vermen gehört das Himmelreich, Matth. 5, 3.; diesen Betrübt en gehört das schöne Kleid und das Freuden-Del. Jes. 61, 3. Es ist nicht gut, wenn Priester und Leviten vor diesen vorübergehen.

Treue Anechte müssen solchen verlornen Sündern die Bettellumpen eigener Gerechtigkeit abziehen, und das beste Kleid der Gerechtigkeit Christi hervorlangen, und es ihnen anziehen; der Heiland will es haben. Luc. 15, 22. Dieß sind die Leute, die der König gern ehren will. Der König sagt: Eile, nimm das Kleid, und thue also dem armen Mardachai, und laß es an Keinem sehlen. Esth. 6, 10. Der Unterschied zwischen den vorigen und diesen ist jene, die Selbstgerechten, sind sicher, satt und reich; diese sind arm und sehr hungrig nach der Gnade.

Buhörer. Ach! ich Elender, ich habe feit dem letten Gespräche keine Ruhe gehabt, und in etlichen Mächten fast nicht schlafen können. Run sehe ich, wie ich mich mit meinem eigenen Bettel= werke betrogen. D! wie stolz war ich wegen meines Wiffens und schonen Seuchelscheins! Die gefiel ich mir, wenn ich manchmal so schön vom Chris stenthum reden konnte, wenn ich sahe, daß Andere viel boser waren, als ich. Ich bestrebte mich, fromm zu seyn, aber nur aus Ehrgeiz, von Andern für einen Frommen gehalten und gelobt zu werden, oder aus andern untauglichen Gründen. Wie Manden habe ich verdammt, und leichtsinnig weggewors fen, der jett Gnaden-Brotes die Kulle hat, und ich muß nun darben! Mun sehe ich genugsam, wie blind, lahm, unrein und voller Gundengreuel ich ge= wesen, und noch bin, welches ich vor den großen Schuppen nicht sehen konnte, ja ich war so verkehrt, daß ich es nicht sehen wollte. Gott regte mir manchmal mein Gewissen genug, aber ich bedeckte es bald wieder, suchte mir auch dazu solche Sprüche aus der Bibel.

Um Meisten ist mir unleiblich bas Nagen bes Ge= wissens. Alle Sünden wachen auf bei mir, aus des nen ich mir vorher nichts gemacht; es ist dieß noch nicht genug, ich werde fast alle Tage noch wegen anderer vor das Gericht gestellt. Ich hätte nimmer= mehr gemeint, daß man folche Angst der Günden wegen ausstehen mußte, baher kam es mir auch ganz wunderlich vor, wenn ich Andere so betrübt sahe; vorher konnte ich mich noch wieder trösten, nun ist Alles aus. Es ist mir manchmal, besonders Abends beim Schlafengehen, als wenn ich den Augenblick vor das Gericht und zur Verdammniß sollte hinge= riffen werden. D! gerechter Gott, wenn ich baran gedenke, schauert mir die Haut. Zuweilen läßt die Angst wohl ein klein wenig nach, aber es ist nur so ein fleines Erholen. D! wenn ich doch derselben fönnte los werden! Db auch für mich wohl noch Gnade mag vorhanden senn ?

Lehrer. Ich danke herzlich Gott, der sein verslornes Schäslein ergriffen. Weine nur, du armes Schaf! Uch! solche Urt Leidtragen ist ein ganz guter seliger Zustand; es wird schon die Zeit kommen, da dein Heiland dich trösten und absolviren wird.

Zuhörer. D! welche Angst! welche Betrübniß! Ich bin so niedergeschlagen; Gott muß mich schon aus gerechtem Gericht verworfen haben! Ich habe so manche Gnade verachtet, das beugt mich nun am Meisten; nun mag es mit mir boch wohl

zu spät senn!

Lehrer. Nein; weil Jesus dir dein Sündenselend aufdecket, so ist es ein Zeichen, daß Er dich als einen Brand aus dem Feuer reißen will. Ließ Er dich in Sicherheit, ohne Rügung des Gewissens, geshen, da möchtest du so denken; nun aber nicht.

Zuhörer. Ich höre das wohl; aber mein Herz gedenket nun ganz anders, (1 Mose 45, 26.) es ist

mir nun ganz glaublich.

Lehrer. Was gedenkest du denn, wie willst du es in deinem Elende anfangen ?

Hier kommen verschiedene Ursachen, um beren willen buffertige, blode und schüchterne Gemüther so lange ohne rechten Glauben bleiben.

## Die erste Ursache.

Warum elende, und sonst redliche Seelen nicht zum Glauben und Versicherung ihres Gnadenstandes gelangen, ist das Selbsthelfen und das unordentliche Selbstbessern.

Diejenigen aber, die zwar als Buffertige sich anstellen, flagen über ihr Verderben, lie ben aber heimlich die Sünde, wollen ihre alten sündlichen Gewohnheiten nicht fahren lassen, oder haben feinen rechten Hunger nach der Gnade und den Mitteln: die weise ich in das vorige Gespräch hinein, zu tieferer Erforschung ihres Elendes, denn damit ist es noch nicht richtig.

Zuhörer. Ich sehe, daß es mit mir noch nicht recht ist, so denke ich, wie ich mich will bessern.

Lehrer. So bist du schon wieder zu deinem eizgenen Wesen geneigt, und willst dich schon wieder bessern, und hast noch keinen Glauben. Du willst der Gnade vorlausen, und strebst eher und mehr nach der Heiligung, als nach der Rechtsertizung; du suchest im Gesetz, was du allein im Evanzelio und bei Jesu sindest; und damit hinderst du dich, und kommst zu keiner Freudigkeit im Glauben, und zu keiner Kraft im Leben. Die Gerechtigkeit des Glaubens muß bei dir vorhergehen, und das Erste sehn, alsdann wird dein Licht hervorbrechen, wie die Morgenröthe, und deine Besserung schnell wachsen. Jes. 58, 8.

Wenn du dein Elend und Sünden reuig erkannt hast, kannst du es vor dem Glauben nicht weiter bringen, als daß du es gern los senn willst, nicht aber dich selbst losmachen ohne Jesu. Willst du es aber nicht los seyn, und nur eine — auch die kleinste — Sün de behalten; so ist es ein Bann und eine Mauer zwischen dir und Jesu. Allem absagen, wird nothwendig vor dem Glauben erfordert, obgleich das Abschaffen und Ablegen selbst nur erst

nach dem Glauben kommt. Wie verkehrt ist es, wenn der Kranke zu Jesu kommt, und will die Krankheit nicht los seyn; aber auch wie ungereimt ist es, wenn die Kranken im Evangelio, der Aussätzige, Blinde, nicht eher wollten zum Herrn Jesu kommen, als die sie selbst sich erst davon los geholsen, unter dem Vorwande, es geziemte sich nicht, so zu Iesu zu kommen. Wenn du deine Sünden und Noth fühlest, und gern los seyn willst, so komme, wie du dist, zu Iesu, und suche nur Glauben und Vergebung der Sunden. Wenn die Kranken, die Blinden, der Königische, erst glaubten, wurde es gleich besser mit ihnen.

Antonii Evangel. Hansgespräch. S. 58. Manche wollen sich vom Grimm der einzwohnenden Sünde durch peinlich vorgenommene Uezbungen (im unrechten Gebrauche, da sie sonst ihre geweisete Wege haben) los wirken, los studiren, los hören, los weinen, los fassten, los kanfen durch Allmosen, los fommen durch Einsamkeit. Sie lassen sich es sauer werden, und arbeiten sich immer im eizgenen Willen von Gott weg, weil sie nicht lediglich der schon geschehenen Arzbeit ihres Erlösers den ganzen Ruhm lassen wollen. S. 59. Je mehr man sindet, daß in Jesu ein rechtschaffenes Wesen ist, desto mehr sirbt man der heiligen Meinung vom Selbsthelsen, als an den Ramen Jesu, darin selig zu werden.

Breithaupt's Sendschr. in dem 41. Beitrag 3. K. G. T3. Daß man die Lust der Welt hasse, und also sliehe, ist die zur Anwendung des Evangelii ersorderte Drdnung, daß man sie aber noch nicht genug fliehe, und sich noch für untreu hält, gehört nicht zur Ordnung, sondern solche wirkliche Besserung kann sich nicht eher hervor thun, als wenn man das Evangelium hungrig und durstig annimmt, und darauf denn Lust und Kraft zum Guten bestommt; so lange man noch in der irrigen Meinung bleibt, als wenn man vor dem rechten Gesbrauche des Evangeliierst treu (verssehe in der Heiligung) sehn müßte und könnte, welches gar falsch sen, so treibet Satan sein Spiel immerhin mit dem Gewissen.

Lerne also die Gnaden-Dronung. 1) Reu und Le id über die Sünde, oder Erfenntniß des Glendes. 2) Der Glaube an Christum, oder das zwersichtliche Zunahen zu Ihm, da ein betrübeter Sünder Christi Wohlthaten a) herzlich begelzret, b) ergreiset, c) ihm zueignet; das sind Glaubensgrade. Darauf folget 3) der neue Gehonsgrade. Darauf folget 3) der neue Gehons beine genze Sache auf das Glauben gehen; bist du aber gläubig, so muß sie auf das Bessens, bist du aber gläubig, so muß sie auf das Bessens gehen; bist du aber gläubig, so muß sie auf das Bessens gehen; bist du aber noch kein betrübter Sünder, so muß deine Kauptsache auf die rechte Erstenntniß des Elendes gehen.

Buhörer. Es hat auch, da ich es versucht, mit

ber Besserung nirgends vorwärts gehen wollen, es ist mir alles recht schwer und ängstlich gesworden; was ich heute gebauet, siel morgen über ben Haufen; manchmal schien es, als wäre alles recht gut, und auf einmal war alles wieder ganz versnichtet.

Lehrer. Es ist dieß ein Fehler erweckter Seeslen, die bei ihrer erst en Aufweckung stehen bleiben, und sich nicht zum Glauben und evanzgelischen Grunde bringen lassen, daß sie bei ihren Sündenfällen, anstatt sich zu Christo und seiner Versschnung, als arme Sünder, hinzumachen, auf das Selbst bessern fallen, es bald so, bald wiesder anders anfangen, und sich es abgewöhnen wohn en wollen. Wenn es nicht gehet, bekehren sie sich wieder, fangen von vorne an; bald geben sie etwas nach; bald fallen sie mit ganzer Macht auf das Bessern. Jerem. 10, 23.

D! wie ware es besser, sie kamen zu Jesu, und bäten Ihn, so würde ihnen geholsen! Was ist die Ursache dieses Irrthums? Die Verkehrung der Ordnung, und diese ist es auch bei dir, daß du das dritte Stück (nämlich die Besserung) vor das zweite, den Glauben, gesetzt und gesuchet. Besserung vor oder ohne Glauben, als das zweite Stück, vor das erste, die Erstenntnis des Elendes, setzest, so ist es Selbstbetrug; glauben vor oder ohne Buße ist abermal Eigenwerk. Sie nehmen oder appliciren

sich das Wort, das Evangelium, mit Freuden ohne Zerknirschung, und diese haben nicht Wurzel; eine Zeitlang glauben sie. Luc. 8, 13.

Zuhörer. So war es vor meiner Erweckung mit mir.

Leben und Araft, und man kann mit der Besserung nicht fort; es ist alles so schwer, gerade, als wenn ein Aranker arbeiten soll. Der Acker ist noch nicht mit dem Evangelio besäet, wie sollte etwas darauf wachsen? Was für Früchte sollen davon kommen?

Buhörer. So ist es eben jego mit mir.

Lehrer. Fehlt das erste und dritte Stück, und ist nur bloßer Glaube, Zueignung ohne Erstenntniß des Elendes, ohne Christi Sinn und Nachsfolge, so ist es gleichsam ein Rumpf ohne Kopf, (das ist ohne Buße) und ohne Füße (das ist ohne Heiligung.) Das ist ein Wahn und Aberglaube. Aber das ist wahrlich Gottes Werk, wenn ein armer verslorner Sünder glaubet, der hat Wurzel und bringet Frucht. Luc. 8, 15.

Zuhörer. Wenn es denn nirgends mit der Besserung hat fortschreiten wollen, die ich so sehn= lich gewünscht, ist es mir so nahe gegangen und manchmal recht Angst geworden.

Lehrer. Das geschieht; und bei Allem hat Gott seine Hand, der all dein eigenes Werk und Wirken zu Schanden macht, damit du deine Zuflucht zu Christo und seiner blutigen Versöhnung nehmen

follst. Ich wollte dir auch nicht wünschen, daß es bir mit beiner eigenen Besserung gelinge; benn wo das geschähe, würdest du niemals beinen Heiland fennen lernen, noch auch die Wichtigkeit seines Blutes, und was Vergebung der Günden auf sich habe, und was fie für Seligkeit mit fich bringe. Wenn eis ner in dem Glanze des Lichts sich sieht, und sieht, er tauge nichts, und geht und greift die Sache an (bas ist, will nun rechte gute Werke thun) und thut nicht, was er fonst gethan, (nämlich bose, schlimme Dinge) und muht fich felber viel und mancherlei, ber ler= net nie, mas ein Erlöfer fen. Da will man Jesum nicht für den Heiland passiren lassen, das ift, Ihn nicht so annehmen, sondern heimlich sein eigener Heiland senn, und kommt also auch nicht zur Ruhe. f. Mro. 393, 5.

Zuhörer. Der liebe Gott zeigt mir aber in seinem Lichte, daß dieses und jenes nicht recht sen, so und so musse es senn; ich höre auch in Predigten, wie man leben musse: soll ich denn demselben Lichte

nicht folgen?

Lehrer. Das göttliche Licht zeigt dir freilich solches, aber nur zu dem Ende, daß du dein Berderben und Ohnmacht kennen lernest und zu Christo fliehest, nicht aber zu dem Ende, daß du nun eben jezo, da du noch todtkrank bist, folgen sollst. In deinem jezigen Seelenzustande mußt du die Predigten so andhören, daß du, als ein Bußfertiger, den Glauben daraus fassest. Siehe, du bist lahm, gichtbrüchig; erst muß der Herr Jesus zu dir sagen: Sen getrost,

mein Sohn, dir sind beine Sünden vergeben! Hernach fommt erst: Stehe auf und wandele! Es ist dem Heilande Beides gleich leicht, daß Er dir es in der Kraft in das Herz sage: Dir aber ist das Undere—nämlich das Wandeln—zu schwer, ohne das Erste—nämlich ohne Vergebung. Da mag es heißen: Du kannst mir dießmal nicht folgen; hernachmals (wenn du im Glauben an meinen blutigen Tod wirst einen kindlichen Geist bekommen) wirst du mir folgen. Joh. 13, 36.

Zuhörer. Warum hilft mir denn Gott nicht? Lehrer. Gottes Hülfe geht alsdann an, wenn unsere und aller Arcaturen Hülfe vorüber ist; das sind so seine Wege im Leiblichen und auch im Geistelichen.

Buhörer. Ich habe auch wider die Günde fams pfen wollen, und da bin ich immer unten gelegen.

Lehrer. Das macht, du bist ohne Jesum und ohne Glauben gewesen, darum kannst du nicht stehen vor deinen Feinden, darum sinkest du. Matth. 14, 31. Alle Dinge sind möglich dem, der da glaubet. Marc. 9, 23. Hast du nicht manchemal deine Bernunft und alle Kräfte wieder die Macht der Sünden ausgeboten, aber wenig ausgerichtet? Die im Glauben ergriffene Liebe, die macht allein, daß wir viel überwinden, Köm. 8.; es läßt sich nur unter Jesu Blutsahne streiten. Die Knaben werden müde, die Jünglinge (bei eigenen Kräften) fallen; aber die auf den Herrn harren, bekommen neue Kraft. Jes. 40. Nur

alsdann, wenn es mit dem Glauben, Versöhnung, seine Richtigkeit hat, alsdann wirst du deine Lust an deinen Feinden sehen. Nun ist es noch nicht Zeit zu streiten, sondern nur zu glauben, und sich mit dem Evangeliv zu nähren, daß man wachse und stark werde am innern Menschen, und einmal zum Streiter Christi tauge.

Wenn du nun etwas erblickest, saufe wie ein Kind zur Mutter, verkrieche dich nur immer in die Wunsdenhöhlen Jesu; jeho mußt du fliehen alle Reis ungen und Gelegenheiten, hernach kannst du, wenn du zur Jünglingss und männlichen Größe gelanget, kämpfen und den Bösewicht überswinden. Aus der Ursache pfleget der Herr seine Gnadensäuglinge, Anfänger, eine Zeitlang wie auf dem Arm und Schoos zu tragen, daß sie die Macht ihrer Feinde nicht sonderlich merken, der Herr zersstreuet sie vor ihnen! wenn sie aber ein wenig ershärtet, so pflegen sie mancherlei Versuchungen zu ersfahren, daß es manchmal ist, als wären ganze Schaaren böser Geister auf sie los gelassen.

Zuhörer. Ich hätte manchmal bald alles auf-

gegeben und wäre gang verzagt.

Lehrer. Wenn du alles aufgiebest, und kehrest dich wieder zur Welt, so gehörest du zu den Verzagt agten, deren Theil ist im Pfuhl. Offenb. 21, 8. Du gehörest zu denen, die an Gott verzagen, die nicht beharren. Sir. 2, 16. Wenn du aber an dir, an deinen eigenen Kräften, Wissen, Frommseyn verzagst, und nach Inade wimmerst, so gehörest du zu

ben Bergagten, bei Jef. 35, 4. die Trost bekommen. So lange ber Mensch am eigenen Wirken und Bes fern flebt, so ist noch nicht das völlige Elend da; er trauet sich noch etwas zu, das er selbst ausrichten könne. Wenn er aber gang ohnmächtig wird, alles übergeben muß, an sich felbst ganz verzagt, und an allem eigenen Wirken ganz zu Schanden wird; alsdann giebt er alles über, und wirft sich als den schnödesten, unwerthesten, untüchtigsten Menschen in bas Erbarmen Gottes. Es ist fast gewöhnlich, daß erweckte Seelen auf gesetzliche Strenge, auf bas Frommsenn fallen, und, wenn sie eine Zeitlang sich darunter mude gemacht, daß es ihnen Angstschweiß und Thränen ausgetrieben; wie wohl thut es da, wenn man alles umsonst (Jes. 55.) in Jesu findet! wie süß schmeckt da das Evangelium! Wenn aber ein verlornes Kind vom Tode erwacht, sich frümmt und wind't, und fieht das Bose an, und glaubet, daß es felbst nicht kann, verzagt an sich; es geht ihm aber nah, kaum fieht es sich um, fo steht der Beiland ba!

3 uhörer. Ich wünsche doch so herzlich, daß es anders mit mir wäre!

Lehrer. Das ist zwar ein Zeichen, daß du es redlich meinst, allein alle deine Wünsche, guten Borssätze, auch Zusagen der Besserung sind, wie du es selbst aus Erfahrung haben wirst, vergeblich, wo du dich nicht als ein Blinder, Lahmer, Arüppel, Unreisner und elender Sünder zu den Füßen Jesu hinwirssest, daß Er dich heilet. Matth. 15, 30. Siehe, wie

oft hast du den Borsatz gehabt, nun soll es anders gehen; wie oft hast du dem lieben Gott viel verssprochen, und ist nichts daraus geworden. Matth. 20, 30. So hegest du noch ein heimliches Bertrauen auf eigene Kräfte; als ein nackender bloßer Sünsder, der dem lieben Gott nichts Gutes bringen, außweisen, auch nicht zusagen kann, mußt du blos um Enade und um Vergebung der Sünden betteln, und als ein solcher mußt du dich auch begnadigen lassen.

3 uhörer. Ich muß mich ja erst rechtschaffen befehren, soust kann ich mir ja die Gnade im Glau-

ben nicht zueignen.

Lehrer. Das ist mahr; aber du mußt die Beiligung oder tägliche Buße nicht da hineinziehen, noch vor den Glauben setzen. Durch die Befehrung wird zuweilen das gange Werk, 1) Günden-Reue, 2) Glaube, 3) Lebens Befferung, verstanden. da wir es vom Glauben unterscheiden, meinen wir nur durch Befehrung bas erfte Stuck, bas ift, bie erste Sinnesanderung. Ebr. 6, 1. Das ift ein Erfennen, Bereuen, haffen ber Gunde, und Gern=los=senn=wollen, und zwar aus Noth und Druck der Seelen. Dieß ist die Ordnung zum Glauben, und weiter nichts; nicht ist die Heiligung und Lebensbesserung der Weg und bie Ordnung, zum Glauben zu kommen. Man fieht aber, daß zur völligen Bekehrung felbst der Glaube und Zueignung der Gnade mitgehöre; denn dadurch wird der Ginn völlig geandert, und man befommt Lust und Kraft zur Herzens = und Lebensbefferung.

Ohne den Glauben hast du keine völlige und wahre Bekehrung. Siehe, so mußt du dich bis zum Herrn, das ist, zur wirklichen Annehmung seiner Gnade bestehren lassen. Hos. 7, 16.

Anton. I. c. Aurz: Gott begehret es nicht, daß wir uns mit Werken selbst erst retten sollen, wir haben schon unsern Erretter, wir sind schon frei gekauft, sollen es nur recht erkennen, annehmen, frei davon gehen, in Christo, wie in unserer Freistadt und kestem Schlosse, erfunden werden. Gott hält Jedermann den Glauben vor, und lässet es uns dabei wohl sehn. Aus dem wahren Glauben müssen gute Werke kommen.

(Bußfertige und Gnadenhungrige, die sich ihrem Heilande ohne Vorbehalt hingegeben, sollen also von solchem verkehrten gesetlichen Suchen abstehen, da sie Christum durch gesetliche Wege, Uebungen, Werzte, eigene Vorbereitung und Besserung gesuchet.) Iohann Evangelista im Büchlein vom Reiche Gottes, Sap. 16. sagt: Sie hindern sich nur, wie einer, der die Luft sucht, die ihm doch so nahe ist; so gehört auch ihnen alle Gnade, es ist ihr, (Matth. 5, 3.) und ihr lieber Heiland ist ihnen mit aller Seligkeit in nig nahe. Offenb. 3, 20. Sie mögen nun ansteine andere Wege und Weise gefördert werden, als durch den Weg des Glaubens; sie sollten also durch stille Zusehr, unterm Gebet und zuverssichtlicher Zuwendung, ihr Heil genießen, sich so dagegen verhalten, wie wir uns gegen die Luft verhalten, täglich stündlich neue Gnade in sich ziehen

und saugen. Doch dieß ist nicht für Ungebrochene, die mussen sich durch das Gesetz zum Suchen, Hungern, erwecken lassen. Wollen aber redliche Seelen diesen gesetzlichen Weg verlassen, so findet sich ein neues Hinderniß.

## Die zweite Arsache.

Warum Bußfertige nicht zum Glauben kommen, ist eigene Unwürdigkeit.

Zuhörer. Sollte mich denn der Herr Jesus auch wohl so elend, wie ich bin, anneh-

men, und mir meine Gunden vergeben?

Lehrer. Kein Anderer kann dir helken, und Er hat auch schon längstens auf dich gewartet. Siehe in das Evangelium, welche nahm Christus an? Kranke, Elende, Zöllner, Sünder und Sünderinnen. Die Knechte mußten herzurusken die Armen, die nichts, d. i. keine eigene Gerechtigkeit, hatten; die Krüppel und Lahmen, die zu allem Guten untüchtig waren, und nichts konnten; die Blinden, die nichts wußten, die in ihren eigenen Augen so waren, die mußten sie herzusühren, die bekamen das Abendmahl zu schmecken; die Andern, die keine Roth fühlsten, die kamen nicht. Luc. 14.

3 uhörer. Ich habe noch viel an mir, so ein bösses Herz, bas muß erstlich abgelegt werden.

Lehrer. Das willst du also erst selbst ablegen, und alsdann willst du kommen, glauben, nehmen; ist es nicht so? Auf diese Weise wirst du lange warten müssen; doch ist es gut, daß du es erkennest und fühlest, aber eben deswegen (weil du so böse bist, so ein schlimmes Herz hast) komm zum Herrn Jesu, so wirst du es los; glaube an Ihn, so wird das Herz rein. Apost. Gesch. 15, 9.

Zuhörer. Der Herr Jesus kommt ja nicht in ein solches unreines Herz, und wohnet nicht darin.

Lehrer. 1) Zuvor hattest du (nach deiner Meinung) ein gutes Herz, und da war es höchst unrein und blind; nun ist es unrein, wie du fagst: das ist die Art und Sprache der Buffe, und daß du es erkennest, ist Gottes Gnade. 2) Denke nicht, als könntest du es felbst rein und heilig machen, ach, nein! Er muß es Ihm felber rein und zur Wohnung machen, und Er thut es schon jett in dir, und das Licht ist da im Herzen, sonst würdest du es nicht erkennen noch fühlen. Er wohnt bei den Zerbrochenen, die über ihr Berderben gebeuget sind. Jef. 57, 15. Cap. 66, 22. Sobald du an Jesum glaubest, so wird es durch sein Blut gewaschen und gereiniget, a) von aller Ber= dammlichkeit. Rom. 8, 1. b) Von allen todten Werken, der Herrschaft der Sünden. Ebr. 9, 14. c) Zugleich wird dir geschenket ein neuer Wille, neuer Geist, redlicher Sinn, (Pf. 51, 12.) und

siehe, das ist bei dir: der Wille ist rein, du willst gern rein seyn, und wohl mit Willen nicht ein Stäublein an dir behalten. 4) Fühlst du noch die Erbsünde, die auch der größte Heilige nicht ganz los wird, so mußt du, als ein Bürger Jerusalems, dich täglich in dem Brunnen des Heils, im Lammesblute, waschen, das ist: deine anklebenden Fehler vergeben lassen, ferner diese täglich ablegen und reinigen von aller Besteckung des Fleisches und Geistes. 2 Cor. 7, 1.

Hierbei merke zwei Abwege. Der erste ist: wenn man meint, fo rein ju fenn, daß man feine Gunde noch Fehler mehr an sich habe; das ist der he uch ler, man lügt, 1 Joh. 1, 18; es ift ber Pha= rifaer. Luc. 16, 15. Spruchw. 30, 12. Der andere Abweg ist: wenn man nach dem Fleische lebt und sich alles zu gute halt, in der Meinung und unter dem Vorwande, man könne ohne dieß nicht vollkommen fenn; fo hatten auch die Frommen felbit noch das Ihre; daher wäre man so gut, als sie; man branche so genau nicht zu leben: das ist der Epicurer. Der rechte Weg ift: nach ber ersten Reinigung im Glauben sich noch täglich reinis gen (2 Cor. 7, 1. Joh. 3, 3.), immer reiner, immer frommer, alle Tage im Blute Jesu gewaschen, alle Tage gebessert, und im täglichen und stündlichen Nadziagen sich finden lassen, sowohl nach dem Kleinote ber Rechtfertigung (Phil. 3.), als nach ber heiligung. Ebr. 12.

Buhörer. Chriffus und Belial stimmen ja nicht.

Lehrer. Christus und herrschende Sünden köns nen nicht beisammen seyn, aber wohl Christus und bußfertig erkannte, auch drückende Sünden, als Krankheiten. Denn Er ist der Arzt.

Buhörer. Wenn ich recht fromm wäre, dann wollte ich wohl glauben, ich bin ja gang unwürdig.

Lehrer. Du willst als ein armer Sünder und Bettler kommen, und nicht als ein Gottloser, sondern als ein Heiliger dich rechtsertigen lassen. Nöm. 4,5. Dieß ist eine Art geistlichen Stolzes. Nichts Elenderes ist, als arm und hoffärtig zu seyn! Sir. 25, 4. Bettelstolz! du siehest auf deine Würdigkeit; Niemand ist würdig erfunden worden unter allen Areaturen im Himmel und auf Erden außer dem Lamme. Ofseheb. 5, 4. Du bist nichts, als der Hölle würdig; siehe, das ist deine Würdigkeit. Je würdiger du dir vorkommst, je ferner bist du von der freien Gnade, von der Sünderschiligkeit, die Erdsstüdt macht's zur Nichtigkeit.

Joh. Arndt sagt im 2. Buch im 34. Capitel, Cap. 9: Beten wegen eigener Würdigsteit sehn eine große Sünde; eben also auch ist Glauben wegen eigener Würdigkeit eine solche Sünde. Wenn du in deinen Augen ganz unwürdig bist, ganz arm an Geist, dann stehest du in der nöthigen Fassung zum Glauben. Fehlt dir die Armuth, und bist du in dir reich, so bist du ganz untüchtig zum

Glauben. Du mußt dein Heil nicht in dir, sondern in Jesu suchen. Apostel-Gesch. 4, 12. Das ist unser Erost bei aller unserer Unwürdigsteit, Jesus, das Lamm, ist würdig ersunden worden. Offend. 5, 12. Durch das Blut Jesu gerecht zu werden, ist der neue lebendige Weg. Ebr. 10, 20. Wenn der Herr Jesus die Armen und Mühsfeligen ruft, so dist du mit gemeint. Komm nur, glaube nur, so gut du kannst; es ist Alles dein, stoße es nur nicht durch Unglaus ben von dir.

Es ist eine Hoffart, keinen Trost annehmen, weil du nichts Eigenes dem Herrn Christo zubringen kannst, damit du vor Ihm prangest und seiner Liebe würdig seyn kannst, da Er dich doch nicht and ders begehret, als nackend und bloß. Er wirbt um dich, nicht etwa, weil du gut bist, sondern, daß Er dich gut machen will. Es ist nichts, als Hoffart, du willst Christo nicht so bloß entgegen gehen, du schämest dich, so arm und elend vor Ihm zu erscheinen; da verbirgt Ersich. Du bist eine Bettlerin; Er will dich zur Braut haben, mit der Bedingung, du sollst allen deinen Bettel von dir werfen, und dich von Ihm nach seinem Gefallen sleiden; und du klasst und murrst, daß du nichts hast, damit du dich hervor thun könnest. Dieß ist eine große Thorheit und Hoffart von einem solchen Bettelsack. Autor der täglichen Wallsfahrt. S. 560.

Buhörer. Ich dachte, es wäre eine Hoffart, wenn ich mir das anmaßete, das, nach meiner Meis

nung, nicht für mich wäre; mir dünkte, ich wollte

lieber bemüthig fenn.

Lehrer. Es giebt auch eine falsche Demuth im Christenthume. Sine Art der falschen Demuth fins det sich 1) in der Recht fertigung, wenn du aus falscher oder unzeitiger Demuth dich weigerst, die Gnade umsonst, als ein Bettler, anzunehmen, die dir so oft angeboten worden. Hernach giebt es auch eine falsche Demuth 2) in der Heiligung, wenn du dieß und jenes Gutes nicht thun willst, aus Furcht, du möchtest hoff ärtig werden.

Zuhörer. Wenn sich noch so vieles Böse bei mir, obgleich wider meinen Willen, reget, ich auch zuweilen fehle, so macht es mich verzagt und nimmt mir des Glaubens Fünklein, wenn es

kaum zu glimmen anfängt.

Lehrer. 1) Daß du je länger, je mehr an dir verzagst, ist gut; daß du dir aber dabei den Glausben dämpfen lässest, ist nicht gut, da du dich desto mehr mit deinem Vertrauen zu Gott wenden solltest.

2) Du mußt herrschen de und Schwachscheites. Sichere und Unde sehrte machen aus allen ihren herrschenden Sünden lauter Schwachheiten; Bußferstige aber sehen auch ihre Fehler und Uebereilunsgen für herrschende Sünden an. Das ist ja versfehrt. Wenn du dir aus deinen Fehlern nichts machtest, und sicher wärest, dabei könntest du weder Gnade bekommen noch behalten. Wenn dich es aber beugt, und wider deinen ganzen Sinn ist, so

mußt du Gnade nehmen, oder, wenn du sie genommen hast, behalten. 3) Denke nicht, daß du es allein bist; alle Kinder Gottes seuszen über ihr noch übriges Verderben, und sehnen sich nach der völligen Erlösung. 4) Komm du einfältig zum Heilande, und beichte Ihm alles heraus, wie es gescheshen, alle Umstände, bitte um Gnade, und dann nimm sie auch wieder. 5) Je mehr du im Glauben eindringest, je mehr wird auch das Böse in dir entkräftet werden, je mehr Besserung wird solgen.

Zuhörer. Ich habe auch zuweilen gedacht, ich hätte vielleicht mein Elend noch nicht genug gesfühlet, ich würde noch mehr Angst müssen ausstehen, ehe ich mir die Gnade zueignete, oder zu Christo

fäme.

Lehrer. Einerseits ist es freilich wahr, wenn man mit der Erkenntniß des Elendes und Christi leichtsinnig handelt, und bald fertig wird, so ist es verdächtig; tieses Graben, tieses Wurzeln, giebt sessten Stand. Allein, auch dabei kann ein he im licher Eigen wille und Wahl seyn. Bezbenke, wie es thöricht wäre, wenn ein Kranker, der wahrhaftig krank, noch fränker, ein Unstätziger noch ausfätziger werden wollte, ehe er zu dem Arzte käme. Komm, wie du bist, wenn du nur elend bist.

Zuhörer. Wie sehr und wie lange muß ich mein Elend und Angst fühlen?

Lehrer. So sehr und so lange, 1) bis alles fündliche und eitle Wesen verleidet wird;

2) bis daß du an aller creaturlichen Hülfe, auch beinem eigenen Behelf verzagest, und 3) bis es dich ju Jefu Fugen, jum Gebet, und gu Ergreifung feiner Gerechtigkeit, als dem einzigen Seil, hintreibet. Je eher du alles ohne Vorbehalt übergiebst, auch bein Gelbstwirken eigener Frömmigkeit, und kommst zu Ihm als ein Mühseliger, der vergeblich bald so, bald anders es probirt, um zur Seclenruhe und frommen Leben zu gelangen, ber aber nun als ber Elendeste unter allen Gundern Gnade sucht, und die Krankheit oder heimliche Sünden nicht be= halten will; je zeitiger du fo und in folcher Geftalt bes herzens zu Jesu kommst, besto bester ift es. Gott fagt: bu follst nicht erst auf größere Ungft, Zaum und Gebiß warten. Pf. 32, 9. Du follft nicht so senn.

Allsdann aber geht der Mensch zu zeitig aus seiner Angst heraus, (wie von Bielen zu geschehen pfleget) a) wenn ihm erstlich die Sünde und der Welt Eitelsfeit noch nicht verleidet ist, wenn ihm noch wohl das bei ist, wenn er sie noch heimlich beibehalten oder entschuldigen kann; b) für das Andere, wenn sich der Mensch der Ungst über der Sünden eher entsschüttet, sich solcher Gedanken eher entschlägt, sich von der Bangigkeit eher los machet, als ihm solche durch den Glauben an den blutigen Tod Jesu wegsgenommen worden: da, da geht er zu zeitig heraus. Blos allein das Blut Jesu und der Glaube unuß sie wegnehmen. Bun i an, wenn er merkte, daß seine Angst aufhörte, bat Gott, Er möchte sie

boch durch nichts, als das Blut Jesu, wegnehmen. Aber wie mancher geängstigter Gunder halt so lange nicht aus, sondern geht wieder in die vorige Sicherheit zurück, welches zu beklagen ist. hier ist Eins zu merken: eben da, wenn der Mensch in solche Angst kommt, eben da ist es Zeit, Jesum zu suchen, denn es ist der Zug des Vaters, und will uns dadurch zum Sohne ziehen. Alsdann sich hin= geworfen, geweinet und geflehet, so wird man bald zum Glauben und Vergebung der Günden gelangen; das ist recht des Heilandes Stunde. Läßt man aber bas fo vorübergehen, und kommt zu folcher Zeit nicht auf die Weise zu Jesu, oder man beruhiget sich selbst mit guten Gedanken und Gesprächen, ober gar unnütem Zeitvertreibe und eitler Gesellschaft, so hört die Angst und ber Trieb wieder auf, und man ist noch so elend und bennruhiget, wie zuvor.

#### Die dritte Ursache,

dadurch redliche Gemüther am Glauben gehindert werden, ist Satan mit seinen giftis gen Eingebungen.

Zuhörer. Zuweilen sind mir folgende Gedansten eingekommen: ich sähe ja wohl, ich wäre ein gar zu verderbter Mensch, böser, als andere; es würde

mit mir mein Lebetage nicht anders; Gott müßte mich schon verlassen haben, weil ich mich doch nicht wollte zurecht bringen lassen, ich sollte nur aushören; bald hieß es: ich wäre noch zu jung, und die Sünde in mir zu stark, wenn ich würde älter werden, würde sich es mit der Besserung von selbsten geben; bald: es wäre nun zu spät, ich hätte folgen sollen, da ich noch jünger gewesen, das Böse hätte schon in mir die Oberhand, und mir wäre nicht mehr zu helsen.

Lehrer. Daraus siehest du die große List des Satans, daß er dich bald fo, bald fo umtreibet, um dich vom Suchen abzubringen; wenn es dann mit mancher Seele lange währet, ehe ihr das Evangelium aufgeschlossen wird, so kann es dem Satan ge= lingen, daß er dieselbe abziehet. Eines bedenke gegen solche satanische Einfälle. Du hast nun schon lange die Gnade gesucht, der liebe Heiland hat je= bem Sucher die Stunde des Findens bestimmt; wenn du nun abließest, so hätte es senn können, daß du dieser feligen Stunde, Gnade zu nehmen, schon recht nahe gewesen, und hättest bich vom Satan affen lassen, würde es dich nicht bis in alle Ewigkeit gerenen ? Gott kommt oft, eh' wir's uns verseh'n, und läffet uns viel Gut's gescheh'n. Er wird zwar eine Weile mit seinem Trost verziehen zc.

Zuhörer. Das ist es eben, das mich so bange macht, daß es so lange währet, ehe ich den Glaubens= trost bekomme:

Lehrer. Du hast bich selbst wohl mit beinen eis genen Vorstellungen und Wegen ein Vicles gehins

bert; boch weiß auch der Herr Jesus aus unsern Irrwegen unterm Gesetz etwas Gutes zu machen. Wir werden ärmer, mitleidig gegen Irrende, können ihnen mit Sanstmuth zurecht helsen; darum sasse nur ein Vertrauen zu Iesu. Könntest du noch nicht glauben, daß Er dir deine Sünde bereits vergeben habe, so traue Ihm doch, daß Er es gut meine, und sich alles endlich geben werde.

Zuhörer. Wenn ich aber an meine mancherlei Untrene gegen göttliche Gnade gedenke, so heißt es:

es wäre nun ichon verscherzet.

Lehrer. Die Untreue ist eine schwere Gunte, eine jede Gnade soll gut angewendet werden; bech auch dafür ist Rath und Trost in den Wunden Jesu. Besser bald wieder herzu, als in der Abweichung fortgewandelt. Es ist eine List bes Satans, der bir einbildet, du dürftest nicht wieder herzu. Merke: je länger du da zurück bleibest, wenn bu bich ver= gangen hast, besto elender wirst du. Sandle find= lich; die Kinder, die lange schen gehen, werden mit ber Ruthe eingeholet; die gleich wieder die Sande fuffen, haben gleich wieder Gnade. Weil aber jeto beine Hauptsache auf das Glauben geht, so mußt du erstlich darin recht treu senn; du mußt a) mehr und mehr forschen nach dem seligen Erkenntnisse Chrifti, b) ben gesegneten Spuren bes Evangelii immer nachgeben, bis du Christum im Glauben finbest; hernach wirst bu auch schon recht treu fent können in der Heiligung. Darum fen treu im dies hen und Forschen, aber auch im Unnehmen.

Zuhörer. Wenn ich beten will, heißt es: Gott wolle mich nicht erhören, ich sollte nur sehen, ich würde nichts ausrichten, es ist, als wenn mich ims mer etwas zurückzöge; will ich glauben, so heißt es: ich betrüge mich; will ich das Wort und die Gnade mir anmaßen, so heißt es: ich bin nicht würdig.

Lehrer. Das glaube ich bir gern; weil bu bich vorhin mit beinem leichtsinnigem Glauben betrogen, so ist dir jeso noch immer bange davor. Wenn bu benn mit ber Bernunft zu Rathe gebit, nicht lauterlich auf beinen Jesum und seine so thener beschworne Zusage siehest, so mischt sich Satan barein; allein, merke, was bich in dem Zustande, ba du dein fündliches Elend, bein Berlorensenn, erkennest und zugestehest, was dich in solchem Zustande von Jest abzieht, bas fommt vom Satan. Beiche bu nicht. Sünde, Noth, Unruhe, Angst, Kurcht, auch das Geset, Alles muß dich zu Christo treiben. Satan kehrt es um, dich von Jesu und vom Glauben abzuhalten, da heißt est: bist du noch so, o, so bist bu verdammt; fehre du es wieder um: nein! eben weil ich fo bin, fo elend, unruhig, matt, fo verderbt und fündig, so träge, so untreu, so voller boser Gedanken, und also in mir gang verdammlich bin, eben beswegen muß ich hin zum Beilande, es fann mir boch sonst Keiner helfen; glaube alsbann, ja, du magst es sicher glauben, und kannst es nicht genug ausglauben, Jesus hat in foldem beinen Zustande and gegen dich fo ein jammerndes, burftiges, sehnen= des, wallendes Herz.

Willst du beten, o! wenn du auch nur stammelst, es ist Ihm nichts Lieberes; willst du Ihn mit seiner Gnade gern haben, so wartet Er schon auf dich; Er spricht ja vorlängstens auch zu dir: hier bin ich, hier bin ich. Jes. 65, 1. Allein, es lassen sich viele gute Seelen vom Satan herumtreiben; er macht ihnen das Wort, das Herz Jesu verdächtig, verklaget und verleumdet den Herrn Jesum bei uns. So machte er es Adam und Eva, als gönnte ihnen Gott nur eine größere Glückseligkeit nicht. Lernst du ihn da kennen, und auf die Gedanken Achtung geben, wie so meisterhaft er seine Schalkheit treibet, so muß er mit Schanden abziehen; weichst du nicht, so sollst du bald erfahren, was Jesus für ein Herz auch gez gen dich habe.

3 uhörer. Ach, ich Armer! so hat der Satan aus höllischem Neide mir manche gute Bewegung, Zug und Trieb durch den Unglauben und Miß=

trauen zu nichte gemacht.

Lehrer. Er gönnt es dir und mir nicht; o! barum merke: wenn du in dir einen Zug, Trieb, Hunger und Verlangen nach Jesu und seiner blutigen Gerechtigkeit fühlest, und unterm Elende zu Ihm seufzest, auf Jesum deinen Sinn und Gedanten richtest: das kommt nicht von dir selber, sontern von dem heiligen Geiste, dem Geiste Jesu. Es ist deines Jesu süße Lockstimme, wodurch Er den Glauben in dir anzündet, wenn Er dir manchmal so ein Trostsprüchlein in das Herz leget. D! nimm es so an, als hörtest du es aus seinem sü

ßen Munde; da glaube Ihm, traue Ihm; du kaunst wahrlich, als ein Bußfertiger, nicht zu viel glauben.

Zuhörer. Ich würde endlich wohl zum Glauben kommen, allein alles, womit ich jetzt umgehe, macht mir Zerstreuung und Unruhe; es will mir alles zum Hinderniß werden; alles, auch ich selbst bin mir zur Last.

Lehrer. Auch hiermit sucht Satanas zwar, wie mit andern Dingen, dich zu ermuden; du follst ablassen und glauben, es sen nicht möglich, zur gesegneten Glaubensfassung zu gelangen. Aber, merfe des Heilands Zweck und Sinn hierbei: du bist doch fo antleblich, ruhest, freuest dich manchmal im Irdischen, oder bist geneigt dazu, vertändelst manche schöne Stunden ohne Jesu; siehe, da lässet Er dir nach seiner Treue alles zur Last, Unlust und Galle werden. Das ift seiner Liebe Eifersucht. Er allein will beine Lust und Freude fenn; Er liebet bich und will, du follst dich über nichts mehr, als über Ihn, freuen. hierin erkenne nun seine Treue, und wie gut Er es meine; fiche allein auf Ihn; mache bir es so zu Rute, wie jett gesagt worden ift, nämlich, daß du dein zu irdischen, vergänglichen, unnöthigen, unnützen, zeitverderbten, vorwißigen, schädlichen Dingen geneigtes Wefen mit Demuth, Scham und Reue immer beffer kennen lernest, und dich badurch besto mehr zur Versöhnung und Reinigung, die im Blute Jesu liegt, treiben läs sest, und lerne aus der Bitterfeit Honig faugen, fo

wird dein Glaube auch dadurch Mahrung finden, woran du sonst bist gehindert worden.

Darum follst du den Ausschweifungen und Berstreuungen nicht so nachhängen, und beine Geschäfte fein mit einem gefammelten, und zugleich im= mer auf Ihn sehenden, nach Ihm hungris gen Gemüthe verrichten. Siehe, wie oft ber liebe Heiland anklopfet, dir das Perlein bringen, und mit dir das Abendmahl balten will, da bist du nicht zu Hause, hast was Underes zu thun, und befommst also nichts! Die Gnadenstunden, auch ein leises Unflopfen des Seelenfrenndes, eine fanfte Bewegung, mußt du nicht laffen vorbei geben, fondern bos ren und aufthun. Der Meister ift ba und rufet bir; Er läßt dich oft nur beimlich rufen (Joh. 11, 28.): Steh eilend mit Maria auf, laß bas Andere derweil fenn, komm, glaube, damit du auch die Berrlich= feit Gottes sehen mögest. B. 40.

Zuhörer. Ich fühle aber noch so viele bose Gebanken, das schlägt mein Bertrauen ganz nieder.

Le hrer. Ist es wider deinen Willen, so sind es Satans Pfeile; denn sie kommen recht unversehens geslogen. Erst schießt er sie in die Herzen, hernach klagt er sie an; erst stecket er dem unschuldigen Bensjamin den Becher in den Sack, hernach greift er ihn an, und will ihn zum Knechte haben. 1 Mos. 44, 14. Laß du dich nicht abschrecken, wirf ihm seinen Koth wieder hin; sage es dem Herrn Jesu, so beskommst du wieder ein Vertrauen zu Ihm.

#### Die vierte Ursache,

die Bußfertige so blöde, so schüchtern gegen Gott macht, ist, daß sie so wenig Ihn und fein Herz kennen.

Zuhörer. Wenn ich an Gott gedenke, so werde ich öfters mit Furcht und Schrecken angefüllt, daß

mir die Haut schauert. Pf. 119, 120.

Lehrer. Ach! wie sind wir so tief gefallen von der göttlichen Liebes-Gemeinschaft, wie fremde mit Ihm, wie abgewöhnt; was kostet es, daß wir wie= der an Ihn gewöhnet werden, und ein Bertrauen fassen? Es macht aber, daß du Ihn, sein Berg und große wallende Liebe so wenig kennest. Du betrachtest Ihn nach dem Gesetz als einen zornigen, eifrigen Gott, da du Ihn nach dem Evangelio, und wie Er sich in Christo geoffenbaret hat, als lauter väterliche und mütterliche Liebe wirst kennen lernen. Er er= barmet sich, wie ein Bater; wenn Bater und Mutter vergessen, so will Er doch nicht; es bricht Ihm fein Herz. Unser Jammer jammert Ihn, uns fer Schmerz frankt fein herz. Er meint es auch fo gut mit bir, wenn bu es wüßtest, bu würdest für Freuden zu weinen anfangen. Er sucht auch nicht bein Berderben, wie es dir immer vorfommt; fon= bern lauterlich bein Heil, das kannst du Ihm sicher autrauen. D! füffe diese gute Liebe im Glauben,

nimm Ihn für dein Ein und Alles an. Er will so gern deine Freude und Seligkeit seyn. Auch die, die sich Ihm auf Gnade und Ungnade, da sie Ihn noch nicht recht kennen, ergeben, erfahren doch nicht, als lauter Gnade.

Buhörer. Zuweilen denke ich, Gott wolle mir

nicht helfen.

Lehrer. Du mußt 1) von Gott nicht nach beinen Gedanken urtheilen, sondern nach seinem Worte, da kannst du aus den schönen und lieblichen Verheißungen seinen theuern Vaterssinn erkennen lernen. In den Propheten, Psalmen und Neuem Testamente ist es gar herrlich. Dieß ist auch dir zum Troste aufgeschrieben. Es soll Ihm seine Lust seyn, daß Er Gutes thue. Jer. 32, 40. 41. Er will nicht ablassen, uns Gutes zu thun. Dieß soll Ihm ein fröhlicher Name seyn, daß Er uns Gutes thue. Cap. 33, v. 9.

2) Du mußt Gott niemals außer Christo ansehen, da ist Er freilich ein verzehrendes Feuer, sondern in Christo; denn in Ihm ist alle Fülle der Gott heit, der Vater im Sohne, der Sohn im Vater. Joh. 17. Wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat kein Leben, (1 Joh. 5, 21.) auch keinen Gott. 2 Joh. 9. Wenn du Jesum ansiehest, so siehest du Gott recht in das Herz hinein, in eitel Gnade, Jammern und Erbarmen. Betrachte doch einmal Jesu schmerzvolles Leiden. Glaubest du, daß Er für Alle, und also auch für dich gestorben? Du kannst ja nicht anders nach seinem Worte. Glaus

best du auch, daß es Ihm ein Ernst gewesen, und keine Verstellung? Glaubest du, daß, da Er solches gethan, Er dein Sündenelend, ja, dich als seinen Feind, (Köm. 5, 10.) auch ferner deine Untreue, Unbeständigkeit, Trägheit, Laulichkeit gegen seine brennende Liebe, gar wohl vorausgesehen? und daß er nichts desto weniger aus großer Liebe für dich gestorben? und du willst Ihm nicht alles Liebes und Gutes zutrauen?

- 3) Lerne doch Gottes Daterherz ferner er= fennen aus beiner eigenen Erfahrung, insonderheit aus der unfäglichen Geduld, mit welcher Er dich in beinem verkehrtesten, ruchlosen Zustande getragen. Wer findet seinen Feind, und läffet ihn einen guten Weg gehen? Du warest in seiner Hand. Wie hätte Er dich auf so mancherlei Art verderben und zu Grunde richten können? Da siehest du ja, daß Er nicht beschlossen, dich zu verderben. Sinne nur nach dem verstrichenen Lebenstheile, wie manchmal du seine Strafgerechtigkeit gereizet, daß Er wohl tausendmal Ursache und Recht gehabt, dich zu ver= dammen. D der Langmuth! Diese Liebe ist im hoch= sten Grade langmuthig. 1 Cor. 13, 4. hingegen, wie hat Er dich, als feinen Feind, mit einem großen Heere von lauter Wohlthaten gleichsam recht umrin= get und belagert, bich zu gewinnen und einzunehmen, und zwar darum, daß Er dich mit aller Seligkeit an= füllen und selig machen möchte.
- 4) Bedenke weiter, wie der fromme Vater dir, ja dir als seinem Feinde, von Zeit zu Zeit nachgegans Method of Grace.

gen; wie vielfältig Er bir bein Berg bewegt; wie treulich Er dich vor dem Verderben gewarnet, er= schrecket und ungähligemal an dir gearbeitet, ange= flopfet, gerufen, und dir feine Gnade, bei allen Berachtungen und öfterm Widerstreben, antragen, ja nachtragen lassen! Sollte Er nun, da du gebengt zu seinen Küßen liegest, da es dir um nichts fo fehr, als seine Gnade zu thun ist, da Er dich ergriffen und gefunden, follte Er nun anders fenn? Collte es Ihm nun leid fenn? Gottes Gaben und Beruf mogen Ihn ja nicht gereuen. Rom. 11, 29. Gollte Er dich nun verderben wollen, oder folches zulaffen fonnen? D! glaube, daß er jeto noch eben fo dur= stig ift nach beiner Seele Heil. Dieß alles foll bir dazu dienen, daß du ein gläubiges und zuversichtli= ches Berg gegen beinen lieben Beiland faffest, und doch dich überzeugen lässest, wie so gern Er dir alle beine Sünden vergeben wolle, wenn es bir nur wahrhaftig darum zu thun ift. D! so erkenne und umfaffe biefes beiner Geele Leben, und nimm im Glauben alles aus feiner Fülle, und um desto mehr, wenn dir hernach noch sein Wort und Evangelium zu diesem Zwecke wird vorgehalten werden.

5) Es wird auch ferner dazu sehr dienlich seyn ein herzliches und öfteres Gebet, (und o! wie solltest du min mit dem nicht gern umsgehen, der es so gut mit dir meint!) so wirst du Ihn immer mehr kennen lernen, zu einem kindlichen Wesen und vertraulichen Umgange mit Ihm kommen, woraus denn nichts als immer neuer

Glaube und Zuversicht entstehen wird. Siehe, je mehr wir sonst mit jemand umgehen und reden, je besser lernen wir ihn kennen, und vertraulich mit ihm handeln. Da es dir nun an der rechten Kraft des Glaubens und Versicherung sehlet, so bitte Ihn recht angelegentlich und herzlich darum, und lerne durch Beten beten, durch Glauben glauben, und liebe das, was dir hierin Förderung giebt, als da ist der Umgang mit recht evangelisch gesinnten Gemüthern; vor Allem laß dir das Wort des Evangelii zu deiner Seelenpslege empsohlen seyn. D! solltest du seiner Seelenpslege empsohlen seyn. D! solltest du seiner Seelenpslege empsohlen seyn. D! solltest du seiner Seelenpslege empsohlen seyn.

### Die fünfte Ursache,

warum Buffertige nicht zur gläubigen Zueignung fommen, ist, wenn ihnen das Evangelium noch nicht hell aufgeschloffen worden ist.

Zuhörer. Gott hat mir Blinden die Augen geöffnet, daß ich meine Sünden und Elend erkannt habe; aber sie werden mir noch, wie Maria Magbalena, und den zwei Jüngern, gehalten, daß ich Jessum noch nicht-sehen und finden kann.

Lehrer. Da du deine Sünden sahest und erstanntest, war dir es, als wenn du aus einem tiesen Schlummer erwachtest, du wundertest dich, daß du das nicht eher erkannt. Wenn du deinen Heiland im Glauben erblicken wirst, dann wirst du recht erwachen. Ps. 126, 1. Höre, gied Achtung auf das Evangelium, und bitte zugleich Gott, 1) daß Er dir Blinden die Augen aufthun, und dir Tainben das Herz öffnen wolle, daß du es fassen könnest. 2) Bitte nicht allein um Vergebung der Sünden, sondern auch um Glauben; denn Sanstmuth, Demuth und Besserung, kommt alles mit.

3 uhörer. Der Unglaube ist freilich mein größtes Elend, meine größte Sünde und größte Noth. Ich wollte gern glauben, ich sehe, wie gut es ist, und

fann boch nicht.

Lehrer. Aus eigener Kraft vermagst du es nicht; es wird dir aber der Glaube in und mit dem Worte des Evangelii vorgehalten. Daß du hierin dein Unvermögen erkennest, und daß du so gern glauben willst und darum seufzest, ist beides ein Werk des heiligen Geistes, und ein Anfang des Glaubens. Jesus, der deinem Unglauben abhelsen will, sagt auch zu dir: Wenn du glauben könntest! Marc. 9. Dwenn du dich in das Glauben recht hinein begeben, hinein wagen wolltest in das blutrothe Gnadenmeer, darin deine Erlösung zu sinden! Dwenn du dich im Glauben hinein begeben möchtest in den Jorzdan, in den Jordan der Gnade, darin du den Eingang in das verheißene Land sindest! Allein, dem

geistlichen Israel ist bange, wie dem leiblichen, als wären wir nicht sicher. D wer sich mit allem Eigensgesuch hierin verlieren wollte, wie sicher wäre er!

1) Er käme zur Ruhe und Frieden des Gewissens,vor dem Drängen seiner Feinde, durch die Bergesbung der Sünden.

2) Er wäre neu und wiedersgeboren, könnte from seyn, hätte kust und Kraft dazu.

Zuhörer. Ach! ich bin jeto so begierig, wenn ich nur vom Glauben oder Evangelio oder dem Herrn Jesu etwas höre! Vorhin hörte ich es nur oben hin an; nun wecket Er mir das Ohr, daß ich höre, wie ein Jünger. Jes. 40, 4. Nun ist mir nichts Lieberes, ich bin recht hungrig.

Lehrer. Nun so merke folgende Hauptpunkte, wenn du glauben willst die Vergebung aller beiner Sünden.

I. Die Erwerbung der Gnade durch den Tod Jesu. Oder, wie es mit der Sas che der Sünder vor Gottes Ges richt stehe.

Alle Menschen sollten als Sünder nach dem unswandelbaren Ausspruch des Gesches des ewisgen Todes sterben. Weil aber die Mensschen durch des Satans Neid gefallen, so trat der Sohn Gottes nach seiner jammernden Liebe in das Mittel. Er ward Mensch, litt unsere Strafe und

starb. Da war es so gut, als wären alle Günder gestorben, (2 Cor. 5, 14.) als wären alle abgestraft, als hätten alle ihr Recht ausgestanden. Un bem Charfreitage, als dem großen Berfohnungstage, murbe die ganze Sache ber Günder abgethan; es wurde alles ausgemacht; die ganze Sache kam mit einem mal zu Stande; es hieß: Es ist vollbracht! Chriftus wurde in der Auferstehung absolvirt, ge= rechtfertigt, (1 Tim. 3, 16.) und mit Ihm alle Millionen Gunder. Also kam durch Eines Gerechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens über alle Men= schen. Rom. 5, 18. Da wurde die Gunde des ganzen Landes (Erdbodens) auf einen Tag wege genommen. Zach. 3, 9. Dieß alles ist mit einem= mal geschehen, der Herr Jesus darf nun nicht oft leiden; mit einemmal, mit einem Opfer ist die Sunde aufgehoben. Ebr. 9, 26. 28. Rein Werk, Marter und Buße der Gunder hatte das nicht ausrichten können, es hätte nicht gegolten ohne das Leiden Jesu.

Rein Sünder kann und darf auch nicht von seiner eigenen Gerechtigkeit etwas dazu thun. Es ist Alles durch den einigen Mittler geschehen, Gott und Welt versöhnet; dem Vater hält Jesus sein Blut zur Genugthuung, dem Sünder zur Gnade dar. Die Sünder dürfen jetzt nur zu Ihm kommen; aber als Sünder, d. i. die nach ihrem eigenen Erkenntnisse sündig und reuig sind; sie dürfen kommen, Jesum darum bitten, an Ihn glauben, und die Vergebung der Sünden von Ihm nehmen. Des Mens

schen Sohn, dieweil Er die Sündenschulden bezahlet, hat nun auch alle freie Macht, die Sünden zu
vergeben. Die Handschrift, die wider uns war, ist
nun ausgelöscht und zerrissen, und liegen viel hunbert tausend Patente und Gnadenbriese mit den dazu
gehörigen Siegeln für arme Sünder fertig. Gott
kann nun keinen bußfertigen Sünder verdammen.
Er kann keinen um Gnade winselnden Sünder die
Vergebung der Sünden versagen. Unser Erbe, was
Abam verloren, ja, noch größere Herrlichkeit hat
Christus wiedergebracht. Wie es von David, dem
Vorbilde Jesu, heißt: (1 Sam. 30, 19.) Es sehlte
an Keinem, weder groß, noch klein, David brachte
Alles wieder. Dieß ist das Evangelium.

Buhörer. Wenn dieß alle Menschen angeht,

warum gehen so viele verloren?

Lehrer. Weil sie die Lehre von Christo nicht annehmen wollen. Es ist freilich zu beklagen; nun dürfte kein Sünder verloren gehen. Zweierlei Art Leute aber nehmen Ihn nicht an: 1) Unbußfertige, die ohne Gefühl ihres Elendes sicher in Sünden dahin leben. 2) Unsglänbige, die ihre eigene Gerechtigkeit aufrichten, die auf ihr Bettelwerk bauen, (denn das ist eigentlich der Unglaube) (1 Petri 2, 7.) den Eckstein, den Fels des Heils verwerfen, an Christi Genugthung verzagen, sich selbst helsen wollen, als der ärmste und größte Sünder, nicht Gnade nehmen wollen. Hingegen ist eigentlich kein Unglaube, wenn ein armer Sünder nach Christo und nach der Verz

gebung der Sünden sich sehnet, und kann nich.
glauben, und will doch gern glauben.
Das ist ein mit dem Unglauben ringender und schwascher Glaube; der Unglaube ist wohl da, aber nicht herrschend, nicht verdammlich, wegen des Fünkleins des Sehnens.

Joh. Arndt, 2. Buch C. 51. S. 11. sagt: Der kämpfende Glaube ist eben der rechte Glaube, da ein steter Kampf des Glaubens und Unglaubens im Menschen ist. Ueber diesen Kampf haben die Heiligen Gottes geklagt, und das ist ein gewisses Zeichen, daß der rechte Glaube da ist, und die ganzkeinen Glauben haben, fühlen diesen Kampf nicht.

Zuhörer. Dieß habe ich so lange nicht erkannt noch verstanden.

Lehrer. Weil uns Menschen nun das Evangelium von der Gnade Gottes in Christo wie ein versiegeltes Buch ist, (Jes. 29, 11.) so läßt Gott solches aller menschlichen Creatur predigen, thut es ihnen zu wissen, und läßt es ihnen anbieten, und sucht sie, durch Ueberzeugung von ihrem Elende, zur Unnehmung desselben anzutreiben. Denen Urmen und Elenden läßt Er es so predigen, daß es ihnen ganz zugeeignet wird. Darum, wenn du weinest mit Johannes, wird dir das Lamm alle Siegel brechen, daß du deine Absolution im Evangelio, und deinen Namen im Buche des Lebens wirst lesen können. Und dieß ist der andere Hauptpunkt nämlich der erworbenen Gnade.

## II. Göttliche Anerbietung durch das Mort.

Auf diese Gnade, die uns durch die Offenbarung, oder Predigt Christi, angeboten wird, sollen wir ganz unsere Hoffnung und Vertrauen setzen. 1 Petri 1, 13. Der ganze Prozest ist eine Aus söhnung mit Gott. Hier reicht nun der versöhnte Bater, der Erste, dir die Hand dar, und trägt dir in seinem Worte seine väterliche Liebe und Gnade wieder an, will alles vergeben, womit du Ihn beleidiget hast, ja, Er trägt es nicht allem an, sondern schenket dir, du elender und gebeugter Sünder! es ganz und alles. Köm. 8, 32.

Und, weil Gott weiß, wie schüchtern, blöde und flüchtig, wie Adam, wir vor Ihm sind; so hat Er den Armen und Elenden so viele herrliche und schöne Verheißungen aufzeichnen lassen, und will uns damit locken und reizen, daß wir glauben so le len. Lieber, höre einmal etliche davon an, bewege sie in deinem Herzen, gehe damit um, setze deine Hossmung ganz darauf im festen Glauben, und sey fernerhin nicht ungläubig, sondern gläubig.

a) So stehe z. B. Jes. 20, 18. 19. Zu der Zeit werden die Tauben hören die Worte des Buches, das nach v. 11. versiegelt war, und die Ungen der Blinden werden aus dem Dunkel und Finsterniß sehen. Und die Elenden werden wieder Freude am Herrn haben, und die

armen (Gunber) unter ben Menschenkindern werden frohlich senn in dem heiligen Ifrael. b) Jes. 35, 4. heißt es: Saget den Berzagten: Send getroft, fürchtet euch nicht, sehet, euer Gott kommt! c) Jes. 40, 1. 2. sagt der Herr zu den Dienern des Evangelii: Redet mit Jesrusalem freundlich, sie hat Zwiefältiges (doppelte Gnade) empfangen. d) Jes. 41, 14. heißt es wiederum: Fürchte dich nicht, du Würms lein, ihr armer Haufe, und v. 17. Die Elenden und Armen suchen Masser, und ist nichts da; ihre Zunge verdorret vor Durst, Ich der herr will sie erhören. e) Jes. 49, 14. fteht: Zion spricht: Der herr hat mich verlaffen, == ich will dein nicht vergessen. f) Jes. 55, 1. 2. heißt es: Die fein Geld haben, (nichts verdienen können) sollen umsonst kaufen. g) Jes. 61, 1. 2. steht: Die Urmen follen bas Evan= gelium, und die Traurigen zu Zion schöne Kleider haben. h) Luc. 1, 35. sagt Maria durch den heiligen Geist: Die Hungrigen füllet Er mit Gütern. i) David (oder vielmehr der Messas) sagt Ps. 22, 27. Die Elens den sollen essen, daß sie satt werden, und die nach dem Herrn fragen, werden Ihn preissen; euer Herz soll ewig leben. k) Ps. 68, 11. 12. heißt es: Gott, Du labest Die Elenden mit deinen Gutern; der Herr giebt das Wort mit großen Schaaren Evangelisten. 1) Pf. 149, 4. Der Her hat Wohlgefallen an seinem Volke, Er hilft den Elenden herrlich. m) Nach Apost. Gesch. 13, 38. giebt Er denen unterm Gesetze Ermüdeten die Vergebung der Sünzden. n) Zach. 9, 11. heißt es: Und er läßt durch das Blut des Bundes (Jesu Christi) aus die Befangene aus der Grube, darin kein Wasser (kein Trost) ist.

Alle diese Verheißungen, und alles, was wir bit= ten und begehren, soll nun im himmel Ja und Umen fenn. 2 Cor. 1, 20. Es heißt: bir geschehe, wie du geglaubet hast. Ja, es treten alle drei Personen der Gottheit im göttlichen Worte gum armen Gunder, der in seinem Elende so feufzet, berzu, und bezeugen Ihm, daß er foll in Jefu Gnade haben. Der Bater zeuget von feinem Sohne, wir sollen in Ihm das Leben haben. 1 30h. 5, 10. 11. Der heilige Geift ver= fündigt und verklärt Jesum. Joh. 16, 14. Der Seiland felbst fommt mit Baffer und Blut, Taufe und Abendmahl. 1 Joh. 5, 6. Und das als les, um den bloden Gunder von feiner Gnade gu überzeugen; giebt Briefe und Giegel bes Beile, uns badurch zu versichern. Und wenn der arme Gün= der noch nicht glauben will, als Thomas, so kommt ber liebe Beiland, weist ihm im Geiste die offene Seite, und die geschlagenen Rägelmale, und bittet so väterlich und so herzlich, man solle doch nur glauben, man gabe Ihm und feinem Leiden dadurch bie größte Ehre. Röm. 4, 20.

Gott betheuert es mit einem Eide: Er wolle, daß der Bußfertige leben solle. Ezech. 33, 11. Des Menschen Sohn, dein Jesus, hat volle Macht, die Sünden zu vergeben, und davon einen Theil seinen Boten anvertrauet. Und in dessen Namen und Be-

fehl kundige auch ich dir, du elendes und trostloses Berg, jeto die Bergebung beiner Gunden mit Freuden an. Liebes Herz, glaube mir, ich bin so blode und furchtsam, daß ich nicht jemand Pflaster und Pfühle unterlege, die Sande ber Gottlosen nicht stärke, den hunden nicht das Brot und heiligthum hingebe (Matth. 7.); allein, da ich beinen Kummer von Vergebung der Günden sehe, und von dir vernommen, daß du bekümmert, und oft mit Thränen und Seufzen zu Bette gehst und aufstehst, weil du nicht weißt, ob dir Jesus gnädig ist, dabei alles fündliche Wesen auch an dir verabschenest: so sage ich dir, der herr Jesus hat mir es befohlen, (Joh. 21, 16.) und ich fann Ihm auch feinen größern Gefallen erzeigen, als wenn ich sein schmachtendes Schäflein zu feinen Wunden hinleite; Leib und Geele setze ich dir zum Pfande; glaube: Je su 8 hat dir alle deine Günden vergeben. Die Gnade ist schon längst auch bir durch den Tod Jesu erworben, sammt ber Vergebung, und da du dich so frümmtest in deinem Blute, und nach der Gnade Gottes in Christo Jesu winseltest; da, ja eben in selbiger Stunde, wurde sie dir schon im Sim= mel gerichtlich vor dem Angesichte aller heiligen Engel zugesprochen, daß ein großes Jubelgeschrei ent= stand, (Luc. 15.) und es hieß: Heute ist diesem armen Sünder (R. N. wie du heißt) heil widerfahren! Aber du wirst desselben eher nicht recht froh werden, bis du glaubest; barum glaube nur. Marc. 5, 36. 6. 9, 23. 24. 6. 11, 24.

Zuhörer. Ach Gott! ich möchte vor Erstaunen niedersinken. Wie trägt Gott dem Sünder, dem schnöden Sündenwurm, seine Gnade nach, und bittet noch zu glauben und zu nehmen!

Lehrer. Dieß ist nun bei der Aussöhnung der

dritte Hauptpunkt, nämlich:

# III. Die Annehmung der Gnade durch den Glauben.

Hieran ist nun sehr viel gelegen; denn das ersworbene und gepredigte Heil hilft dir nicht, wenn du es nicht durch den Glauben ann imm st. Ebr. 4, 2. Wenn du glaubest, und die blutige Versöhnung durch den Glauben annimmst, so schlägst du deine Hand in die Hand Jesu; wünscht nun Gott den Vertrag, laß ihn dein Jawort schlichten.

Zuhörer. Ich fürchte mich aber, ich möchte mich betrügen, wie vor diesem; da tröstete ich mich immer, und wurde nicht besser.

Lehrer. Jesus sagt Marc. 5, 36: Fürchte dich nicht, glaube nur. Wenn du deine Sünden liebest und entschuldigest; wenn du ohne Beugung des Herzens, und ohne Gefühl des Elendes, dich selber tröstest, und selbst Friede machest, so betrügst du dich: aber da sich eben das Gegentheil bei dir sindet, nun ist kein größerer Betrug, als im Unglauben von Jesu wegbleiben, und den angebeten nen Frieden nicht annehmen.

Juhörer. Wenn ich mir nur nicht etwas ans maßete, was für mich nicht gehörte! Sage mir boch, wie man muß beschaffen senn, damit ich vor

falscher Application gesichert sen?

Lehrer. Drei Stücke müssen bei dir seyn, die gehören zur Ordnung der Buße, wenn du an das Evangelium glauben willst. 1) Daß du bein Sündenelend erkennest, und mit Wehmuth fühlest. 2) Daß du gern davon los sehn willst. 3) Daß du dich herzlich nach Gnade sehnest, daß es dir mit rechtem Ernste darum zu thun ist, und du gnadenhungrig bist; sodann sich die Gnade aumassen das ist feine falsche, sondern selige, nöthige und von Gott gebotene Anmaßung.

A. Bon dem ersten, nämlich von der Erkenntniß des Elendes, ist im vorigen Gespräche schon gehans delt. Es faßt zwei Stücke in sich: Einmal die Erskenntniß 1) des Schadens lebels, da man sich an Leib und Seele ganz verderbt erkennet und sühlet, zu allem Bösen geneigt, zu sündlichen Dingen, zur Sitelkeit der Welt, oder, wenn es hoch kommt, zur Heuchelei, daß man ehrbarer wird, als Andere; hingegen von allem Guten abgekehrt, eigenwillig, widersinnig gegen alle Anweisung und Wege Gottes, ganz untüchtig, erstorben, blind, träge, schläfrig zu allen göttlichen, geistlichen, himmlischen Dingen. Hernach die Erkenntniß 2) des Schuldslebels, da man nicht allein keine Gnade und Frieden hat, mit Gott nicht gut daran ist, sondern noch dazu sühs

let, wie hart die Sünde drückt, welche Last sie dem Gewissen ist, die und zu schwer werden will, daß man ganze Tage frumm, gebückt und traurig geht, und vor Unruhe des Herzens (wenigstens innerlich) heulen muß. Ps. 38.

B. Wer dieß wahrhaftig erkennet und fühlet, dem wird es fein Schmerz fenn, sondern zum Andern, von Herzen begehren, davon los zu senn, und zwar von beiderlei Sünden-lebel. Hierbei ift Folgendes zu merken, 1) daß wir alles, ohne Borbehalt oder Ausnahme, willig fahren laffen, und los fenn wollen, die kleinste Sunde so verabscheuen, wie die größte. 2) Daß wir uns nicht auf gesetliche Art selbst los zu machen suchen, welches geschieht burch Geld ft= beffern, und wenn man sich immer wieder einen neuen Vorsat fasset, frommer zu werden, und hat doch noch feinen Glauben und Bergebung der Sünden; benn bie Sünde halt und fest, verfolat uns hart, und will immer ihr Recht an uns, als eis nem verlaufenen Knechte, behaupten, bis daß wir absolviret werden; wir können ihr eher nicht wider= stehen, bis wir glauben und gum Erlofer fommen. 3) Auch haben hier die neulich gerührten Seelen wohl zu merken, daß sie sich ja nicht etwa durch weltliche Lustbarkeit, oder Zuruckgehen in die Sicherheit und Sorglosigkeit von der Unast und Unruhe los machen, sondern geduldia ausharren, bis sie berfelben durch den Glauben los werden. 4) Daß wir wohl unterscheiden das Gerns lossfenn, und das wirkliche Lossenn. Das

erste, nämlich bas Gern=los=senn, gehört nur zur Ordnung der Buße und Bekehrung; das andere, nämlich das Wirklich=los=senn, erlangt man nicht eher, als bis man sich zum gläubigen Ergreifen hat bringen lassen.

Lutheri Kirchen = Postille, Oster bien stag. Um Glauben soll mich nicht hindern noch abschrecken, wie unwürdig ich mich fühle, wenn mein Herz allein also stehet, daß es ernstlich Mißfallen habe an meiner Sünde, und dersfelben gern los wäre.

Bunian sagt in seiner Reise: Der Christ wäre seiner großen Last nicht eher los geworzten, ungeachtet er schon durch die enge Pforte der Buse gegangen war, bis er an ein erhöhtes Kreuz, dabei ein Grab gewesen, gekommen, da sen ihm, durch das Unschauen des Gestreuzigten, seine Last abs und in das Grab gesfallen, S. 38.

5) Endlich ist auch bei dem Gern-los-seyn-wollen noch zu merken, daß wir folgende drei Dinge, als nichtige, elende und sündliche Dinge, von Herzen gern zu Jesu Füßen hinwerfen. a) Die Sünde, und hiermit alles sündliche Wesen, so, wie wir es aus Gottes Wort erkennen, sammt ihren innern Regungen und äußerlichen Ausbrüchen, von Herzen verabscheuen. b) Die Welt, mit aller ihrer Thorheit, Sitelseiten und Göhen, und was sie liebt, hochhält, darin pranget und großthut, für Koth

achten. Phil. 3, 13. c. Alle eigene Frömmigkeit, Unsträstlichkeit nach dem Gesetze, große Wissenschaft nach dem Exempel Pauli, für ein Hinderniß, damit wir uns nur aufgehalten, sie mit Freuden fahren

laffen, damit wir Chriftum gewinnen.

C. Sieht man nun, wie man ohne den Erloser, seine blutige Gnade und Vergebung der Sünden, nimmer seines Verderbens und der Unruhe kann los werden, so entstehet daher drittens ein Gehnen, Sungern und Dürften nach ber Gerechtigfeit Christi. Das ist schon das erste Künklein des Glaubens, und muß bei einem Jeden bereits vorhanden senn, der nach der gläubigen Zu= eignung, Versicherung und Versiegelung der Gnade strebet. Diesem ist nichts mehr zuwider, als die Gleich gültigkeit der Menschen, sowohl gegen ihr Elend, als auch gegen die Gnade, ba die Menschen ein Jahr nach dem andern hinleben, und weder um das Eine, noch um das Andere recht befummert find; das ist der pure, lautere, herrschende Unglaube, und ift ein Zeugniß, daß solche Leute noch unterm Zorne Gottes und unter der Verdammung stehen. Wo hingegen dieses Sehnen ift, ba ift man befümmert, es liegt einem am Bergen, es treibt einen zum unermudeten Flehen und Seufzen; das Gebet der Glenden dringt als= dann durch die Wolfen, es lässet nicht ab, bis er hinzu (zur Gnade) kommt und hört nicht auf, bis der Höchste darein sehe. Sir. 35, 21. Wenn man so mit rechtem Ernst sich in das Gebet hinein be=

giebet, und ganze Wochen dazu anwendet, so folgt die Erhörung gewiß, denn es steht geschrieben: Ich will sie des Gebetes um Friede und

Treue gewähren. Jer. 33, 6.

Man muß aber auch (merke es ja wohl, was hier gesagt wird) das sanste Sausen der Friedensstimme Jesu, da Er unser Herz mit einem Sprüchlein, Berse, oder innigen Beruhigung, unter der Predigt, oder unterm Gebet, berühret, nicht vergeblich vorüber geshen lassen, sondern den Heiland selber still und allemählig ansassen, so gut man nur kann, sich nicht lange mit Fleisch und Blut besprechen, sondern zusfahren, und glauben, wenn Gott seinen Sohn in uns zu offenbaren ansängt. Gal. 1, 16. "Nebriges Bedenken ist wahrlich nicht gut; nach Gründen fragen, im Glauben wagen, machet uns fähig, zu thun und zu sagen, was sonst kein anderer Mensch saget und thut."

Juhörer. Die vorbenannten Stücke (Erkenntsniß und Gefühl meines Elendes, gern davon los seyn, und Gnade haben wollen) finde ich bei mir; mir dünkt aber, wenn ich so zuführe, und auf das Wort glaubte, so möchte das wohl mein eigenes Werk und Wirkung seyn; ich will warten, bis mich Jesus empfindlicher überzeugt und versichert.

Lehrer. Siehe, Gott hält dir so oft und auch jest das Evangelium vor, und so oft du es hörst und liesest, hält Er dir auch den Glauben vor. Röm. 10. Der Bater zieht dich unterm schmerzlichen Gefühl deines Elendes zum Sohne. Joh. 5, 44. Der heis

lige Geist will bich auch durch das Sehnen, das du bei dir fühlest, und das schon ein Anfang des Glaubens ist, zum gläubigen Ergreifen hinbringen. Da siehe zu, was du thust, daß du dich auch nicht gegen die Gnade wehrest. Oder wartest du auf etwas Sonderliches? Du hast ja Gott um Glauben an= gerufen, ba ift auch fein Bort, ja, fein Befehl. Das ist sein Gebot, daß wir glauben an den Na= men seines Sohnes Jesu Chrifti. 1 Joh. 3, 23. Das Wort ist auch geschrieben, daß ihr glaubet. Joh. 20. 31. Glaube an das Evangelium. Marc. 1, 15. Glaube an den Herrn Jesum. Apost. Gesch. 16, 31. Auf dieses Wort—insonderheit aber auf die schöne Berheißung: Matth. 11, 28. Rommet her gu mir, ihr Mühfeligen - mußt du es magen, zu Jesu zu kommen, und an Ihn zu glauben; denn Rommen und Glauben ift einerlei. Joh. 6, 35. Joseph wagte es, und bat um den Leichnam Jesu. Marc. 15, 43. Co wage es auch, zu bitten, zu glauben, zu nehmen. D! ihr Thoren, und trägen Herzen, zu glauben alle dem, was die Propheten und Apostel geredet haben. Luc. 24, 25. Wahr= lich, Herr Jesu, du hast auch Ursache, unsern Un= glauben und Herzens Hartigkeit zu schelten, daß wir nicht glauben wollen. Marc. 16, 14.

Zu hörer. Ach, ich Armer! es ist freilich wahr, ich bin manchmal im Unglauben so weit gekommen, baß ich ein Zeichen werlangt; mir dünkt, dann wollte ich wohl glauben, wenn ich eine Stimme hörte, oder der Herr Jesus sicht barlich zu mir

spräche: Dir sind beine Sünden vergeben; Er sagt es ja deutlich genug in seinem Worte.

Lehrer. Ja, weil wir faum glauben, wenn wir auch Zeichen und Wunder sehen, so läßt sich auch der Herr Jesus zuweilen hierin herunter, wie mir denn ein Paar Exempel bekannt sind, da mehr ein Sehen als ein Glauben gewesen ift, indem sie Jesus außerordentlich von Bergebung ber Sünden versichert hat. Das soll man aber nicht begehren. Da ist sein klares Wort: ber Mensch glaubte dem Worte, welches alle Gnade ver= heißt benen, die fo mit zerknirschtem Geifte zu Dir, o Jesu! kommen. Vor außerordentlichen Wegen zum Glauben warnet auch Paulus, (Rom. 10, 6.) allwo es heißt: Aber die Gerechtigkeit (der Gerechte aus dem Glauben) spricht also: Sprich nicht in beinem Herzen: Wer will hinauf gen himmel fahren, Christum herabzuholen ? v. 8. Das Wort ist dir nahe; welches denn? Dieß ist das Wort vom Glauben, das wir predigen, und v. 17. heißt es: Aus der Predigt kommt der Glaube. Hier werden wir ja in der Glaubenssache deutlich genug auf das Wort gewiesen. Dabei ist auch diese List des Satans, daß er uns vom Mort abbringe. Das Wort ist ein fester Grund, da andere Dinge keine solche Gewißheit geben; benn fonst kann es in Anfechtungen heißen: Wer weiß, was da ift? Go treibt uns Satan herum, daß er uns im Unglauben halten will.

Zuhörer. Run ich glaube, daß das göttlie

che Wort wahr sey, und daß Gott armen Sündern, die nach seiner Gnade seufzen, ihre Sünden vergebe, und, wenn ich auch solche sehe, so preise ich sie selig. Ich bin von Allem zum völligen Beisfall überzeugt; aber für mich in der Zueignung kann

ich nicht recht glauben.

Lehrer. Nun du bist ja eben ein solcher elender Sünder, a) unwürdig und verloren in deinen Augen, b) willst auch gern von Allem los senn, c) sehnest dich auch nach der Gnade; so gehören auch dir alle tröstlichen Gnadensprüche und Verheißungen zu. Solltest du der einzige senn, an dem Gottes Wort nicht wahr würde? der sein Elend gefühlt, hätte es auch gern los senn wollen, auch ein sehnliches Ber= langen nach der Gnade gehabt, und Jesus hätte ihm nicht helfen wollen? Siehe, bein Unglaube ist Schuld, nicht Jesus. Um des Unglaubens willen fann Er dir die Frende des Heils nicht schenken. Marc. 6, 5. Er muß sich über solchen Unglauben wundern. Du schleppest dich mit tausenderlei Zweifel und Einwürfen, das sind alles Geburten des Unglaubens. Doch ist ein kleines Döchtlein bei dir, das Sehnen. Nur Jesus will es nicht auslöschen. Auf, erwecket euch zum Glauben, die ihr Zions-Bürger send. Du mußt folche Ginfälle, wie ein Schwimmender das Wasser, von dir stoßen; fie nehmen Jesu die Ehre, und dir alle Freudigkeit und Kraft.

3 uhörer. Wenn ich mit andern guten Seelen zesprochen, so haben einige sich einer starken

Versicherung gerühmt, welche mir noch fehlt; einige haben mich ganz verworfen, ich wäre gar kein Kind Gottes, weil ich solche nicht

hätte.

Lehrer. Solches Verfahren ber gutmeinenden Seelen ist gar nicht weislich, gar nicht mutterlich, auch nicht evangelisch gehandelt. Bei Gichern fann man es zum Theil fo machen, fie vom Glend zu über= zeugen; elenden und gebeugten Seelen muß man dazu helfen, es ihnen einflößen. Das ift die gött= liche evangelische Methode. Gott fagt (Hof. 2, 1.): Saget euern Brudern, fie find mein Bolf, und gu eurer Schwester, sie sen in Gnaben. Paulus fagt (1 Theff. 5, 19.): Troftet die Kleinmuthigen. Röm. 14, 1. Den Schwachen im Glauben nehmet auf, und verwirret die Gewissen nicht. 1 Cor. 9, 22. Den Schwachen bin ich worden, als ein Schwacher. Sie haben auch nicht Urfache, alfo mit ben Geelen umzugehen; benn ber Glaube und die Bersicherung ift bei allen Glänbigen nicht gleich ftarf.

Scriver theilt es in den verlangenden und umfangenden Gläuben, Lutherus in das Begehren, (Ps. 91, 14.) in das Ergreifen, (Phil 2.) und in das Zueignen. Bei allen bußfertigen und armen Sündern ist das Verzlangen und Hiehen, aber noch nicht allezeit das Umfangen. Es heißt oft: Uch! wie lange, ach! lange, ist dem Herzen bange, und verlangt nach Dir; und Jesus ist doch schon unsere Freude. Es ist öfters das Begehren, auch wohl Erz

greifen da, aber doch nicht allezeit das Zueignen. Die geistlichen Urmen, die Hungrigen nach der Gerechtigkeit, sind doch auch schon seslig. Matth. 5.

Bas die Kirche in ihren Zeitaltern erfährt, das geht auch gemeiniglich bei einer jeden gläubigen Seele vor; der Glaube fängt sich mit Sehnen, Harten Warten unterm Geset, und da ist man gleich denen im Alten Testamente. Man glaubt unterm empfindlichen Geschmasche, Süßigkeiten und Blicke der Gnade, das ist der Jünger Zeit, denn Jesus ist da gegenwärtig. Da heißt es: Selig sind die Augen, die da sehen, das ihr sehet! Dieß ist die Zeit der ersten Liebe. Man glaubt aber auch oft ohne Fühlen und Sehen, Jesus entzieht vielmal seine sichtbare oder gefühlige Gegenwart, doch ist der Tröster, die Freudigkeit da. Allsdam hat der Glaube die größte Kraft. Unterm Borschmack des ewigen Lebens glauben, ist schon über den Glauben, und etwas von der triumphirenden Kirche; ein jedes Alter ist selig.

Doch soll es, liebes Herz, dein Ziel seyn, daß du nicht auf das Ungewisse lausest, auch nicht eher ruhen wollest, bis du zur rechten Kraft des Glaubens (an dem so viel gelegen) und zur Bersicherung in der Zueignung gelangest. In der Zueignung liegt die Bersicherung; diese Bersicherung gründet sich auf das Wort; der heilige Geist giebt Zeugniß und Amen dazu. So jage Ihm nach, daß du Jesum so ergreisen mögest, gleichwie bu von Ihm ergriffen bist. Phil. 3, 12. Es ist ein köstliches Ding, daß das Herz fest werde, die rechte Glaubensgewißheit erlange, welches geschieht durch Gnade, nicht durch Werke. Ebr. 13, 9. Darum sollst du Fleiß anwenden, deine Erzwählung (durch die Erkenntniß Christi, v. 8.) fest zu machen, (2 Petri, 1, 10.) und dich nicht von so vielem Zweifeln umtreiben lassen.

Zuhörer. Wie komm ich dazu, daß ich es ersgreife, mir zueigne, und Versicherung bekomme?

Lehrer. 1) Durch das Wort, Predigt, Anfünbigung von der durch den Tod Jesu erworbenen Gnade und Vergebung. 2) Durch das Gebet, der Urme hört das, sehnt sich darnach, bittet darum. 3) Durch den Glauben, man fängt an, ein Bertrauen zu fassen, zu glauben, zu nehmen, und sich zu= zueignen. Der Glaube entspringt unter vielem Gelnen und Thränen. Der arme Sunder benft : D wenn das Wort, die Gnade, auch mich anginge, wenn Jesus auch so zu mir sagte, auch mir so hülfe! Dich wollte fo gerne glauben! Ein folcher Bußfertiger und Hungriger braucht nichts mehr, als Je= fum von gangem herzen für feinen Seiland angunehmen, so bekommt er Bersicherung. Diese Perle liegt in der Muschel bes Evangelii, dieses Kleinod liegt in den Wunden Jesu tief verborgen.

Diese Bersicherung bekommen Zufluchtneh= mende, oder, wie es vorher hieß, Berlangen= be, Gläubige, burch zwei Stücke, die nicht

wanken, nämlich 1) Gottes Berheißung. Dergleichen find : Buffertige follen Bergebung der Sünden haben. Apost. Gesch. 3, 19. Die da hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit, oder nach ber Vergebung der Sünden, sollen satt werden. Matth. 5. Das andere Stuck, das nicht wanket, ist 2) Gottes Eid: In Christo sind alle Verheifungen Ja und Amen, das ist, beschworen und versiegelt. 2 Cor. 1, 20. Joh. 16, 23. Durch diese beide wird ihnen Hoffnung, ein starker Trost, oder Berficherung angeboten; diese muffen fie faffen, hal= ten, nehmen. Go ist es ihnen ein sicherer und fester Unter des Glaubens, (eine gewisse ohnfehlbare Versicherung), der in das Juwendige, in die Ewigkeit hineingehet, und uns der Gnadenwahl und ewigen Geligfeit versichert. Ebr. 6, 18. 19.

Im Evangelio sind alle Verheißungen lauter fräftige Versicherungen; der heilige Geist thut das Herzauf, eignet es zu; dem mußt du durch den Glauben nicht widerstreben, der Glaube nimmt es und versiczgelt es, daß Gott wahrhaftig ist. Joh. 3, 33. Wer nicht glaubet, der macht Gott zum Lügner; denn er glaubet nicht dem Zeugnisse, das Gott zeuget von seinem Sohne. Was ist das für ein Zeugniß? Autwort: Daß Gott den armen Sündern in seinem Sohne Vergebung der Sünden, und das ewige Leben geschenkt hat. 1 Joh. 5, 10. 11. Wer nun das glaubet, der hat solches Zeugniß des heiligen Geistes in ihm, v. 10. Durch den Glauben bekommen wir solches Zeugniß, (Ebr. 11, 2. 39.) ob wir schon die

Berheißung nur von fern sehen, und uns damit verströsten und genügen lassen, v. 14. Siehe, alles ist im Glauben an Jesum. Auf den drückt der heilige Geist das Siegel. Der heilige Geist giebt Zeugniß unserm Geiste. Köm. 8.

Alls ein Geist der Kindschaft macht Er unsern Geist auch ganz kindlich, zuversichtlich, und da giebt Er ihm Zengniß. Wie viele Ihn aufnehmen, (durch glänbige Zueignung,) benen giebt Er Macht, die er= halten ein Privilegium, Gnadenbrief, Gottes Rinder zu senn. Joh. 1, 12. Dieß ist also gewißlich wahr, (weg mit allem Unglauben) und ein annehmungs= zueignungswürdiges Wort. Welches Wort denn? Jesus ist kommen, die Gunder selig zu machen. 1 Tim. 1, 15. Merke, bas Wort vom Seligma= chen, Sündenvergeben, follst bu annehmen, glauben, dir zueignen, wie Benhadads Anechte auf dich deuten, (1 Kon. 20, 34.) den lieben Beiland beim Saum und Rocke aufassen. Sprich mit David: Siehe da, mein Vater, ben Zipfel beines Rockes. Mit Jakobs Söhnen sollst du den in Blut eingetunkten Rock bem Bater weisen. Siehe, ob es beines Sohnes Rock sen? Er kannte ihn und sprach: Es ist meines Sohnes Rock. 1 Mos. 37. Sprich: Siehe da, mein Abba, dein Wort! Pfalm 27, 8. Siehe da beines Sohnes blutige Gerechtigkeit, Du fennest sie ja! Was Du andern Gündern lässest zu Gute kommen, bas wirst Du auch an mir thun! Da= bei suche nur im kindlichen Vertrauen und Zuversicht

gegen den Heiland zu bleiben, und laß dem Unglausben und Mistrauen keinen Raum bei dir.

Merke ferner, die Versicherung mußt du in deinem jetzigen Zustande nicht aus den Kennzeichen der Heistigung nehmen, als du sepest ein Kind Gottes, und habest Vergebung der Sünden, weil du fromm, sanste müthig sepest 2c.; sondern du mußt die Versicherung nehmen im Glauben aus Christi blutiger Versöhenung, daß du mit Panlo sagst: Mir, dem allergrößten Sünder, der nichts, als 1) Sünde und 2) Verdammn iß fühlte, ist unverdienter Weise aus lauter Gnaden, blos um Christi willen, und umsonst, (Köm. 3, 24.) Varmherzigkeit widersaheren. 1 Tim. 1, 16.

Um beines Heilandes willen hast du, bußfertiger Sünder, Bergebung der Gunden, und die gange Ge= ligfeit erhalten. Die Gründe hiervon find diese: 1) Die Versicherung gehöret unstreitig zu der Recht= fertigung; Jesus gab sie ben armen Gundern, mit ben Worten: Dir sind beine Gunden vergeben! So erfähret man es noch. Es kommt aus Gnaden. und nicht aus den Werken. Ephef. 2, 8. Man foll auch nicht die Werk-Früchte hinein mengen, nicht mit Werken umgehen. Röm. 4, 5. Man foll die Rechtfertigung nicht auf die Heiligung bauen. 2) Vor der Rechtfertigung findet sich der Mensch in ber Prüfung gang verderbt, zu allem Guten untüchtig, und, wenn es nicht so ist, so ist es nicht recht; er darf auch nichts mitbringen, sondern muß sich, als ein Gottlofer, (nicht in Sicherheit, fondern in

eigener Anklage) als ein armer Gunder rechtfertis gen laffen; nur, daß sich gleichwohl die oben benann= ten brei Stucke, die gur Dronung gehoren, bei ihm befinden, die zwar einen andern Ginn, babei aber auch nichts als Elend anzeigen. 3) Es muß die Rechtfertigung, und billig auch die Versicherung, vor der Heiligung vorher gehen, und den stärksten Antrieb dazu geben. Man ift also eher selig und begnadigt, als man fromm ift; die Frommigkeit vor dem Glauben ist nicht die rechte Art. 4) Es sind die Früchte und Heiligung unvollkommen und mangels haft, und, wenn es dann wo fehlt, so sind wir nicht fest; wir muffen aber einen unbeweglichen Felfengrund unseres Heils haben, darauf wir bauen und trauen können, bas ist blos Chriftus mit seinem Blute.

Nun möchte Jemand einwenden: Soll man sich denn gar nicht nach den Kennzeichen des Glaubens prüfen? Dem wird geantwortet: Die Prüfung nach den Kennzeichen ist allerdings den Kindern Gottes täglich nöthig, a) daß sie ihre Treue und Wachsthum in der Gnade erkennen, und dieselbe nicht vergeblich empfangen. b) Sie ist auch zur tägslichen Buße nöthig. c) Die große und umsonst gesschenkte Gnade macht sie von Herzen willig zu allem Guten, und lässet sie nicht unfruchtbar; bei wem das nicht ist, der hat umsonst und nicht recht gesglaubt. 1 Cor. 15, 2. d) Sie überzeugen und verssichern-Andere, insonderheit Brüder, durch ihre gottseligen Werke von ihrem Gnadenstande; für uns

gehört zur Versicherung ber Glaube, bag Chris ftus fein Blut und Leben für uns zur Berföhnung gelassen, für Andere aber gehören die Kennzeichen. So find Jacobi Worte (Cap. 2.) zu verstehen, daß Abrahams Rechtfertigung durch die Werke vor Uns dern sen offenbar worden. Rom. 4, 2. e) Un be= fehrte, die sich nicht um die Gnade befümmern, können wir, aus Mangel der Rennzeichen und Gi= genschaften, überzeugen, daß sie einen Seiland und Erlöser nöthig haben. f) Schwachgläubige aber, und sonderlich solche, die ihres Gnadenstandes und Sündenvergebung noch nicht gewiß sind, und bei benen folglich die Beiligung und Kennzeichen schwäch= lich find, haben wir nur immer zu dem, allen Glenben so freundlichen Jesu hinzuweisen, und zum Glauben und Vertrauen aufzumuntern.

Lutherus Theil Isleb. 1. Seite 6. Deroshalben stehet die Gewißheit allein auf dem festen und unbeweglichen Fels, das ist, auf Christo, un serm Herrn, und sein Wort. Darum auch die wahrhaftige und beständige Prüfung ist, wenn sich ein Mensch besinstet eitel, leer und ledig, ohne das Gewicht des Heils der Gerechtigseit, und beladen mit bösen Begierlichsteiten, und, wenn er dieses besindet, so soll er histiglich der Gnade und Barmherzigsteit Gottes begehren, und nicht zweisseln, er werde sie erlangen.

Dafelbst Seite 159. So sich der Mensch so tief erkennet, daß er von Gott nichts bitten, noch bes

gehren darf, denn nur alles aus Gnaden, und dünkt sich alles, das er von Gott empfangen hat, unwürdig, auch dünket einem folchen Menschen, daß alle seine Morte und Werke nichts senen vor Gott, denn lauter Thorheit und Sünde. Diese Menschen machen dem Teusel zu eng die ganze Welt, ihnen mag nichts schaden; sie stehen alle in auf Gott durch einen festen Glauben, und überwinden alles durch den Glauben. Ehr. 11.

Lutherus in 1 Mose 21. Es plagt mich diese Ansechtung selbst auch zum öftern, daß ich mich fast umsehe nach guten Werken, darauf ich mich verlassen möchte, nämlich, daß ich viel gelehret und geprediget, vielen Leuten gedienet, und Gutes gethan, dazu viel Unrechtes ohne mein Verdienst erlitten; aber, wenn die rechten Züge und Kampsstücke daher gehen, so fühle ich wohl, daß dieß alles nichtsist, und werde dahin getrieben, daß ich mit David sagen und bekennen muß: Herr, ich bin nichts, denn nur allein ein armer Sünder.

Darum, liebes Herz! weise auch ich dich von dir selbst ab, von deiner Mürdigkeit, von deinem Wesen und Wirken zu dem Herrn Jesu, nach deinem Besehll. Jes. 45, 11. Es ist kein besserer Rath für dich, als ein herzliches inständiges Bitten und Fleshen; Alle, die diesen Weg erwählet, der mit zur Ordnung gehöret, haben aus seiner Fülle, zu ihrer größten Freude, Gnade genommen. Denn Er hat es verheißen: Bittet, so werdet ihr nehmen; nehmen ist so viel, als glauben, sich zueignen.

Da siehest du, daß es ohne herzliches Gebet und sleißige Uebung desselben, sich nicht gut glauben läßt; ringe mit Gebet und Schreien, halte damit feurig an, laß dich keine Zeit gereuen, wäre es auch Tag und Nacht gethan. Such et, so werdet ihr finden; suche Gnade, nicht durch gesetzliche Wege, sons dern in den Wunden Te su wirf dich im Gesbet vor Ihm hin, als wenn Er da am Kreuze vor dir hinge, siehe Ihn mit thränenden Augen im Geiste an. Jacob weinte, und bat Ihn, da erhielt er den Segen. Hos. 12, 5.

Gehe Ihm, wie ein fleines Rind, mit Weinen nach, übe dich im Zugreifen, wie ein Kindlein, so lange, bis du nehmen kannst; klopfe so lange an die Gnadenthur, als ein Bettler, bis Jesus bir vom Kinder-Brote ein Stuck herausreichet. Wenn bu nun also herzlich darum gebeten hast, so mußt du auch ferner nicht an dem Willen des herrn Jesu zweifeln, daß nicht alle Gnade auch für dich vorhan= ben seyn sollte, da du ja hörest, wie nahe dir bein - Seiland fen, und näher, als du immer glauben magft. Rom. 13, 11. Ginmal ist es auch dir erworben, auch bir geprediget und angeboten worden. Es ist alles bereit. Es liegt die Gnade da vor dir, du barfst kühnlich nehmen, wo du nur gern willst. Siehe, du hast Erlaubniß: Wer da will, der nehme umsonst. Offenb. 22, 17.

Anton. loc. cit. S. 42. Bei diesem Schatze muffen wir unfere Furcht zurechte rücken lernen, da wir

schwer daran gehen, uns allezeit für schon seslig in dem Gnadenreiche unserm Sündenbüßer zu Ehren zu bekennen, maßen, wer seine Seligkeit auf Erden gern erkennen möchte, dem kann nicht besser gerathen werden, denn, daß er anfange, vom ersten Stücke der Erlösung, daß er seine eigene Seele in Gott, durch Christum Vergebung der Sünsden zu fassen, anhalte, und aus aller Macht die Beichte des Glaubens thue: Ich bin ja selig. Mit Gewalt muß solch Himmelreich an sich gerissen werden, thut es gleich der Vernunft wehe, und müßte man gleich mit Thränen schreien Ich glaube.

Nun, dieß Evangelium von der Seligkeit durch Christum ist ein Licht, und gehöret auf den Leuchter; es ist ein Brot, und gehöret für die hungrigen Kindlein; man muß es auch, um der sichern und satten Welt, und des Mißbrauchs willen, nicht verstecken, denn an den Kindern ist am Meisten gelegen, damit sie ihren rechten Glaubenstrost wissen, und nicht, wie ein gewisser Lehrer sagt, damit trippeln und stückeln, sondern die ganze Quelle ihnen weisen, die ganze Seligkeit in ihren Schooß und Herz legen; vielleicht wird manch Weltkind durch die Seligkeit der Kinder Gottes gelockt, daß es sich auch unter Jesu Joch beuget.

Statii Schatfammer, S. 484. Christus, der wohl weiß, welch eine schwere Kunst der armen blöden Natur es ist, ihr das Neich Gottes durch wahren Glauben anmaßen, spricht Luc. 13:

Ringet darnach, ob wollte Er sagen: Das Reich Gottes ist euer, und stehet euch weit offen, daß ihr daraus nehmen möget, was ihr wollet. Aber ihr schämet euch vor der Majestät solcher Güter, und lasset euch abschrecken durch eure Unwürdigkeit; das thut nicht, sondern freih in an, und reisset mit Gewaltzu euch, was ihr nur haben wollet. An meinem Willen sollt ihr ja haben wollet. An meinem Willen sollt ihr ja nicht zweiseln. Und das thut so viel desto mehr, je weniger solcher geistlicher Ritter und Annehmer sind. Denn der ganze große Hause gehet fast dahin, und lässet die Güter Gottes liegen, will weder gerecht, noch Gottes Kind, noch ein Erbe des ewigen Lebens in diesem Leben senn, will die Anmaßung dis in jenes Leben sparen, wenn man alles für Augen sehen wird; daher ist der Weg des Glau-bens fast zugewach sen. Aber der Weg des Unglaubens stehet frei offen. Solches thut auch ihr ihr sieben Leute, nehmet das geschenkte Veil im ihr, ihr lieben Leute, nehmet das geschenkte Heil im Glauben an, und bittet den heiligen Geist um Kraft und Gnade, der euch zu solchen Dingen tüchtig machen wird.

Nun so nimm es, ergreise es im Glauben, es ist ja dein, laß dir die Gnade nicht dein Fleisch und Blut, dein eigen Herz, (1 Joh. 3, 20.) noch die bösen Geister, (Matth. 4.) abdisputiren. Wenn du nicht nimmst, so betrübest und verunehrst du deinen Heiland auf das Höchste, verachtest seine blutige Arsbeit und Liebe, und ist eben, als wenn jemand einem großen Könige sein Geschenk wieder vor die Füße wersen wollte. Wenn du nimmst, so bekommst du das Siegel, hast alles, und kannst dich ewig Method of Grace.

freuen. Darum so nimm, der Herr Jesus wird dir das A und D deines schwachen Glaubens seyn, das Siegel seines Geistes darauf drücken, die Versiches rung schenken, daß du wirst sagen können: Ich habe erkannt und geglaubet die Liebe, die Jesus zu mir hat. 1 Joh. 4, 16.

Ja, Umen! Jesu, treuer Zeug', wer dürst't, der glaubt, wer glaubt, der nimmt,

Wer nimmt, der hat das Freudenreich, weil die ge=
schmuckte Lampe glimmt.

Dieser schöne Bers ist aus dem Liede: Dein

So gehn wir ein in's Braut'gams Hochzeitshaus, Da ist die Lieb', die theilt nur Liebe aus.

Erbe, Herr, liegt vor Dir hier. Darsin ist die ganze Ordnung der Gnade. 1) Jesus ist, mit seinem erworbenen Heil und Berheißungen, lauter Amen und Wahrheit. 2 Cor. 1, 20. 2) Der Arme, der keinen Tropfen Wasser, oder Trostes hat, hört dieses, und fängt an, darnach zu dürsten. 3) Er glaubt mit völligem Beisall, daß dieses das einzige Mittel und Weg zur Gnade sey. 4) Er fängt an zu nehmen, und ihm zuzueignen. 5) Er hat damit das Siegel und Bersicherung weg, ist selig und fröhlich. 6) Die Glaubenslampe mit allen Tugenden geschmückt, fängt an zu leuchten im Wandel. 7) Er wird vollendet, und gehet ein zu seines Herrn Freude. 8) Da ist die ganze Seligsteit eitel und lauter väterliche, herzliche, ja Brauts

liebe, was man keinem natürlichen Menschen sagen darf. Siehe, wer also dürstet, glaubt und ninmt, der hat alles, und ist überaus selig. Lutherus sagt: Das Wort: Für euch vergossen zur Verzgebung der Sünden, erfordert eitel gläubige Herzen, und wer denselben Worten glaubet, der hat, was sie sagen, und wie sie lauten, nämlich: Vergebung der Sünden. Dieß ist nun der von Jesu beliebte, und in seinem Worte so oft angepriesene Glauben aller Gnade, Heils und Seligskeit versichern kann.

Wir haben gewiß Ursache, uns zu freuen, und Gott zu preisen, daß Er nicht hohe und schwere Wesge uns vorgeschrieben, sondern, daß Er diesen Wegerwählet, und nur verlanget, ein glänbiges und zuversichtliches Herz gegen Ihn zu fassen, seinem Worste zu glauben, und das erworbene und geschenkte Heil anzunehmen; v! gewiß ein leichter und süßer Weg, ob es dem blöden Herzen auch gleich anfängslich schwer vorkommt.

Zwar pfleget der Heiland einige Seelen, auf aus ßerordentliche Art, von Vergebung der Sünden zu versichern, wie Er es so mit Thomas machte, auch ein Exempel in Bunians Reise, S. 281 ff. zu finsben, da Gott durch einen Traum, inneres Gesichte des Verstandes, oder andere Art, es ihnen schenket. Ich halte, daß es den wenigsten unter den Kindern Gottes also widerfähret, und daß es der Heiland aus Herunterlassung und Noth thue, und zwar mit

solchen Seelen, die vorhin in schweren Sünden ges lebt, oder gar große Bußangst ausgestanden, oter sonst viel mit dem Unglauben und Ansechtung zu schaffen gehabt, da ihre Herzen gegen das Wort versschlossen gewesen. Er selbst aber sagt: Selig sind, die nicht sehen, und doch glauben. Und wenn die erste oder andere außerordentsliche Ueberzeugung und Versicherung vorbei ist, müssen solche Seelen eben wie andere sich nur an das Wort halten.

Ordentlich bringt uns Gott zum Glauben und Versicherung durch das Wort; so sehen wir, daß durch eine Predigt Petri drei tausend, die das Wort annahmen, durch eine andere fünf tausend, die dem Worte zuhörten, sind gläubig geworden. Apost. Giesch. 2, 41. Cap. 4, 4. Daß es ihnen aber auch babei an feiner Versicherung gefehlet, sieht man aus bem andern Capitel dieser Apostelgeschichte, da heißt es B. 47: Der Herr that täglich hinzu, die ba felig wurden: selig werden aber setzt ja den rechten Glauben und hinlängliche Versicherung, daß Jesus mahr= haftig auch Uns erlöset habe, nothwendig voraus. Auch hat es ihnen nicht gefehlt an der Freude des Beile, denn fie lobeten Gott mit einfältigem Bergen, und wie kann es fehlen, daß nicht eine große Freude in der Seele entstehe, wenn ihr dieses große Seil aufgehet, wie der Kerkermeister (Apost. Gesch. 16, 34.) fich freuete mit seinem Sause, daß er an Gott war gläubig worden.

D! wie läßt hier öfters Gott seine Kinder mehr

erfahren, als sie aussprechen können. Doch hierin behält Er freie Hand, und wir sollten einfältig hans beln; je einfältiger und kindlicher man glaubt, je leichter und seliger ist alles. Wer aber viel Versuunft braucht, je schwerer und verwirrter ist alles. 2 Cor. 10, 5.

Altes und Neues. 23. Th. S. 22. Wer alltes und Reues. 23. Ch. S. 22. Wer das Reich Gottes nicht nimmt, wie ein Kind, ber wird nicht hinein kommen. Marc. 10. Was thut ein Kind? Es hort: Das follst du haben. Damit fährt es zu, und greift darnach. und weinet darum, und nimmt es, und freuet sich. Es ist selig, zu nehmen, was, wie und wenn Er uns giebt, ohne alle eigene Wahl. Die Gnade ist unschätzbar und gleich kostbar, ob sie uns in silbernen oder irdenen Schalen dargereicht werde werde, ob unter mehreren oder wenis geren Süßigkeiten. Das schwächste Blied, das frankste Kind, wird öfters am Zärtlichsten verspfleget. Er selbst und seine Gnade ist uns genugsfam. Ein Lehrer sagt: So viel der Glaube nur erreichen mag, so viel ist sein. Wie dort der Herr zu Josua sprach, Cap. 1, 3: Alle Städte, Plätze, Derter, darauf eure Fuß-sohlen treten werden, habe ich euch gegeben; also geht es auch dem Glauben: al-les, was er erreichen und erglauben mag, das ist sein eigen.

D! so werbe auch hierin ein Kindlein, und recht einfältig, und lerne glauben die Vergebung, auch als ler beiner Sünden, nach welcher ber heilige Geist

mir und dir, und allen Gläubigen, reichlich und täglich alle Sünden vergiebt. Erstlich zeugt Er, daß Geist (das Wort des Evangelii) Wahrheit ist, das heißt: Er bringt uns zur leberzeugung und Beifall, wir müssen Ja und Amen dazu sagen; herenach eignet Er es uns zu, das ist, giebt uns das Zeugniß, daß auch uns, auch dir, auch mir die Gna

benvergebung und das ganze Heil gehöre.

Zuhörer. D dem Unglauben, daß ich ihm so lange Raum gelassen, und folche große Gnade und Liebe nicht eher erkannt und angenommen! Run, so will ich auch durch nichts mich länger vom Nehmen abhalten lassen, ich will es ergreisen und fassen, es soll nun Jesus mein Jesus, meine Liebe, meine Gnade, meine Seligkeit seyn. Von nun an soll Jesus mein Jesus, mein Fesus und immer so heißen, von welchem mich ewig kein Teusel soll reißen. D Herr Jesu! verkläre doch immer mehr in meiner Seele deine blutige Gnade, Gerechtigkeit und Sesligkeit.

Lehrer. Siehe, erstlich wehretest du dich auf das Aeußerste, daß du kein Sünder in deinen Augen werden wolltest, als man dir den Bettelrock deiner eigenen Frömmigkeit und Gerechtigkeit wollte ausziehen, als ob es dein Leben beträfe, da man dir doch etwas Bessers geben wollte. Nun man dir die königlichen Kleider, den Brautschmuck, die goldenen Stücke, (Ps. 45.) anlegen wollte, hast du es auch

so gemacht.

Buhörer. Ich nehm', herr! weil Du's gerne

giebest, ich will mich nun nicht länger wehren, ich banke bir mit Freudenzähren, nun glaube ich, daß Du mich liebest. D Herr Jesu! ich werfe nun alle meine Gunden, auch alle meine eigene Frommigfeit, und die ganze Welt mit aller ihrer Herrlichkeit, zu beinen Fußen, und freue mich, daß ich Dich gefunden. D! wie ist mir nun so wohl, wie eine große Last ift mir abgenommen, nun fängt mein Serg erst recht an ju grünen, nun fang' ich erst an zu leben! D! ich sehe vor mir eine tiefe Grube, insonderheit im Worte; ich habe mir es ganz anders eingebildet! Zuweilen war mir der Heiland im Erkenntniß fo nahe, daß ich fast zugreifen konnte, doch hinderte ich mich felbst wieder mit meinem Zeug. D Gnade! Gnade! gegen einen so nichtswürdigen und schnöden Wurm, ich muß mich schämen erstlich über meine Hoffart, hernach über meinen Unglauben, daß ich mich so lange gewehret; ich will nun gern des Herrn Jesu sein armer Gunder bleiben, den Er aber auch begnadiget und errettet hat. D hundert tausend Bungen her! D fußer Beiland, nun wirst Du erft groß und süß in meiner Seele! D wie selig ist doch ein Herz, das glauben kann! Ach! hätte ich doch nichts mehr mit der Welt zu thun! wenn ich nur bald fturbe! weg Kronen! weg Scepter!

Lehrer. Selig bist du, Seele, die du geglaubet hast, von nun an werden dich selig preisen alle Himmelsbürger, alle Kinder Gottes werden sich mit dir und über dir freuen, die Pharisäer werden murren und scheel aussehen über deiner Seligkeit. Luc. 15.

Sie werden denken, wenn sie es wären, sie wären wohl Gottes Kinder; aber nicht du. Die Welt wird mit lauter Lästerungen auf dich zuschreien, der Satan wird brüllen, die Hölle wird zittern; du aber, freue dich, dein Heiland liebet dich, dein Name ist im Himmel angeschrieben. Sen treu, bleibe klein, lebe im Glauben, und folge dem Lamme nach.

Zuhörer. D! wie groß ist meine Freude über das erkannte und ergriffene Heil! In meinem Herzen ist lauter Jubiliren! Mich beschwemmt die Gnadenfluth! Alles Irdische, wenn es auch noch so herrelich wäre, dünkt micht geringe; ich wollte diese Gnade meines lieben Heilandes nicht für aller Welt

Schätze geben.

Lehrer. Jeto halt ber liebe Beiland mit bir Berlöbniß, und schenkt dir den Siegelring, seinen Geist, den Tröster, du magst denn jeto wohl frohlich senn, so lange der Bräutigam (empfindlich) da ist. Ich freue mich mit dir, als ein Freund des Bräutigams, fehe und höre gern bein Jubiliren, (Joh. 3, 29.) aber es ist noch nicht die völlige Hochzeit (bas Reich ber Herrlichkeit) ba; bein Brautigam wird noch manchmal ferne (mit seiner ems pfindlichen Gegenwart, wie von seinen Jüngern,) (Matth. 9, 15.) von dir ziehen, und wirst berweil innerlich und äußerlich viel ausstehen muffen; ba wirst du denken: der Herr hat mein vergessen, (Jes. 49, 14.) allein, da wanke nicht, du hast ja den Berlobungs-Contract, das ist, sein Wort, in Sans ben, bas Er bir gurudgelaffen. Diefes heißt: 3 d

will mich mit dir verloben in Ewigsteit. Hos. 2, 19. Da merke das Wort: Ewigsteit. Jesus ist nicht so veränderlich, sondern eben derselbe; der Er gestern gegen dich war, so freundslich und liebreich, der ist Er auch heute und in alle

Emigfeit. Ebr. 13, 8.

Es ist diese Verlobung vor dem höchsten Gerichte, (vor welches du in der Buße gestellt wurdest) in Gegenwart so vieler Millionen Zeugen, geschehen, da Jesus dich als eine arme Sünderin vom ewigem Tode los gebeten, auch dich vom Bater los und ge= schenkt bekommen, bir seine Gerechtigkeit geschenket, und dich zur Braut erwählet. Aber merke, was im Contract stehet: die Zeit der Berlöbnig bis an die Hochzeit ist nicht eine Zeit des Schauens und beständigen Kühlens, sondern des Glaubens; so, und nicht anders ist alles bedungen, und eben so mußt du bir es gefallen laffen. Er hat bir auch seinen Beift, den du genugsam am Innern treiben, züchtigen, stöhnen und feufzen, auch tröften merken kannft, gelaffen. Daß Er aber also treu ist und bleibt, so sollst du den Herrn erkennen, so sollst du Ihn allezeit erfahren, Er ift felbst Umen, der Treue und Mahr= haftige, dieß glaube nur.

Buhörer. Amen! mir geschehe, wie du ge-

saget hast.

Lehrer. Amen! dir geschehe, wie du geglausbet hast. Amen.

## Das dritte Gespräch.

Anleitung zur Befestigung im Glauben und Gnadenstande.

Hier wird erstlich aus dem Wege geräus met, was den Glauben schwächen, oder gar zum Rückfalle Unlaß geben kann.

Zum Andern wird ber Glaube gestärket, burch Vorzeigung ber Seils = Schäte.

## Sef. 49, 14.

Bion spricht: Der herr hat mich verlaffen, der herr hat mein vergeffen.

Gott spricht: Ich will doch bein nicht vergeffen, in mei= ne Sande habe ich dich gezeichnet.

Lehrer. Wie steht es um den Glauben? Zuhörer. Sehr schlecht, denn als mir Gott den Glauben und die Bergebung der Sünden schenkte, da war wohl etliche Wochen lauter Singen und Klinzgen in meinem Herzen, wo ich ging und stand, hüpfte mein Herz; ich empfand zuweilen solche Süßigkeit, die ich nicht aussprechen konnte; aber nun empfinde ich nicht mehr so etwas, auch bin ich beängstigt, und weiß nicht, wie ich daran bin.

Lehrer. Ei, liebes Herz! bas war der Honigfeim der ersten Liebe, es waren die Berlöbniß tage; sind diese nun vorüber, so ist doch beines Jesu Gnade und Liebe nicht aus. Denn fo ftehet geschrieben, Jef. 54, 10. Es sollen wohl Berge weis chen, und Sügel hinfallen, aber meine Gnade foll nicht von dir (du Elende) weichen, und der Bund meines Friedens foll nicht hinfallen, spricht der Herr, bein Erbarmer. Mit bem ersten ausnehmend sußen Geschmack der Gnade und empfindlichen Genuß seis ner Liebe wollte bir Jesus weisen, daß Er etwas Befferes für dich habe, als du in der Welt hattest. Bergiß es nicht, was dir Jesus Gutes gethan! Dieß foll dir die Herrlichkeit und Schätze ber Welt stinfend machen, dieß soll dich immer mehr zu Jesu zie= hen, und nach der Ewigkeit sehnend machen. Rann bich ein Tröpflein laben, wie wird, mit großen Freuden, der volle Strom dich weiden.

Höre, einerseits mußt du diese empfindliche und himmlische Süßigkeit nicht gering achten, denn es ist ein Kuß des Bräutigams, es ist Manna, ein Krümmschen Kinderbrot von der Tafel deines himmlischen Abda, und wird dir der Herr Jesus noch zu vielen Malen, wenn du treu bleibest, etwas schenken, und die Brautliebe erneuern; da hüte dich sorgfältig, daß es nicht wodurch gestört werde. Zum andern aber stelle es ganz in seinen Gefallen; das Ankleben an empfindlichen Süßigkeiten ist nicht gut, wo du hierzauf deinen Glauben und Frieden bauest, so kommst du niemals zur Festigkeit und gesetzten Freudigkeit.

Dief, nämlich die empfindliche Gußigkeit, mag aufhören; aber bein Glaube, Zuversicht, Bersicherung und die innige Glaubens-Freude und Friede sollen nimmermehr aufhören. Du follst nicht in Empfindungen oder Gefühl, sondern durch den Glauben in Jesu selbst ruhen; du follst dich durch einen dunkeln Glauben in Gott einsenken, in voller Uebergabe und Zufriedenheit, unbekummert, mas bein Bater mit dir mache, gewiß versichert, daß dieses eben sein Wille, eben dieses dir nütlich. Da wollten wir aber gern auf Thabor in empfindlichen Süßigkeiten Butten bauen, und muffen doch nach Golgatha in die Gemeinschaft seines Todes. Du kannst es nicht beffer begehren zu haben, als bein Seiland. Allein hast du auch wohl selbst die Verlöbnißfreude zu zeitig gestöret.

Zuhörer. Vor vierzehn Tagen ungefähr habe ich mich in der Hastigkeit mit einem Wort vergangen, es war gar nicht mein Sinn, und hat mich auch herzlich gereuet, aber seitdem habe ich nicht wieder

jum herrn Jesu hinzu geben durfen.

Lehrer. Dein Bergehen ist nicht zu billigen, aber dein Zurückbleiben ist noch viel schlimmer, viel sündlicher; je länger du zurückbleibest, desto elender wirst du, bis du endlich von aller Kraft kommst. Du hättest nur gleich, als es geschehen, kindlich wieder zum Herrn Jesu kommen, Ihm deinen Fehler erzählen, und um Bergebung bitten sollen, so wäre dein kindliches Bersehen, als nicht geschehen.

Merke, 1) du mußt beinen Fehler nicht gering

achten, er mag so klein seyn, wie er will; denn das ist wider die Redlichkeit des Glaubens, nach welcher man nicht gern ein Stäublein an sich behielt; aber 2) auch nicht im Unglauben, Zagen und Klagen liez gen bleiben, denn wir haben ja einen erbarmenden und mächtigen Heiland, einen mitleidigen Fürsprescher beim Bater, ob auch jemand von den Kindlein aus Schwachheit sündigen sollte. 1 Joh. 2, 1. Wenn demnach seine Kinder fallen, wirft Er sie doch nicht gleich weg, (Ps. 37, 24.) auch fällt die Gnade und der Bund des Friedens nicht gleich mit. Jes. 54, 10.

Zuhörer. Ich fühle aber, daß sich manchmal noch Böses in mir reget, so kann es ja doch wohl bei

Gerechtfertigten nicht feyn.

Le hrer. Alle Kinder Gottes haben noch Fleisch, noch die Erbfünde, und folglich wider ihren Willen auch noch Lüste, und wenn sie das nicht fühlten, so wären sie geistlich todt; wenn sie es nicht fühlten, wie sollten sie es freuzigen und tödten? Gal. 5.

Schatz Rästlein, S. 366. Wenn es am Besten mit und steht, haben wir das allerzarteste ste ste ühl der Sünden, wenn es aber zurück gehet, werden wir wieder blind an und selbstzenn Sünde thun, ist nicht gut, aber wohl Sünde fühlen, und damit zum Arzte eilen. Lutherus will vor solchem Ueberheiligen, der keine Sünde mehr fühlet und hat, auf allen Gassen vorher läuten lassen.

Merke, Rinder Gottes haben gleichsam eine dops pelte Quelle, einen doppelten innern Grund in sich, nach dem alten und neuen Menschen. Die sind wi= der einander, (Gal. 5, 17.) ein jeder will quellen und seine Wunden hervorbringen. Unbekehrte ha= ben nur einen, nämlich ben verderbten Grund des Herzens, der Tag und Nacht quillet in fündlichen Gedanken, Morten und Werken. 1 Mof. 6, 5. Db nun gleich Gläubige benfelben auch noch haben, fann er und muß doch (ob sich es gleich reget) nicht zur Macht und herrschaft kommen. Sie haben nunmehr erlangt im Glauben eine neue Quelle, die ih= nen ist, und in das ewige Leben quillet, (Joh. 4, 14.) einen guten Grund, aus welchem sie Gutes hervorbringen, (Matth. 12, 35.) und die bose Quelle wird täglich mehr verstopfet, das Berg gereiniget, das Fleisch gekreuziget. Sobald aber ein Rind Gottes sicher wird, nicht über sein noch übriges Verderben wachet, so fängt der bose Brunn an zu quellen, wie folches die Erfahrung an allen Rin= bern Gottes ausweiset, und daher fommen ihre Kehler.

Spener's Natur und Gnade, ex Taulero, S. 378. Die Erkenntniß dieses bösen Grundes wäre dem Menschen nützer, denn sonst aller Berstand der Engel. Desgleichen: Der falsche Grund dünket sich selbst gut zu seyn, und berühmt sich oftmals seines Thuns, betrügt sich aber selbst. Er urtheilet Andere wegen ihres Gebrechen; das kommt daher, er meint, es seynies

mand besser, als er, achtet keine Sunde groß und schwer, er urtheilet sie kast als nichts. Diesem kalsschen Grunde sind auch gute Werke leicht zu thun, wenn es deswegen sollte gut geachtet werden. Desgleichen: Der gute Grund ist: An sich selbst verzagen, und ein lauteres Suchen Gottes.

Herr D. Lange im L. und R. über Jacob. 3, 11, spricht: Die Erbsünde, als ein böser Grund, bleibe auch bei Bekehrten, müsse aber nicht bei uns herrschen, sondern der gute Grund, die gute Duelle, müsse über die böse die Herrschaft und die Oberhand haben.

Bei dem wehmüthigen Gefühle der übrigen Sünste haben Gläubige 1) auf Gottes Werk dabei zu sehen, denn es kommt her aus der geheimen Zucht und Läuterung seines Geistes, der und Eins nach dem Andern läßt offenbar werden, und, wie eine Mutter ihrem Kinde, davor bange macht, daß wir ja niemals sicher werden; die Furcht des Herrn (der Geist der Zucht) wehret der Sünde. Sir. 1, 26. Der Herr läßt es bei der Aufziehung seiner Gnaden-Säuglinge nicht an der Authe, an innern und äußern Züchtigungen sehlen, sonst wären wir Bastarde. Ebr. 12. Es soll uns immer zu Christo und in das Glauben hineintreiben; auch ist die Zucht etwas Seliges, und Jesu Liebe bleibt dabei unverändert. 3) Hierbei und bei allen Fehlern müssen wir erstlich um Vergebung bitten, solche im Glauben nehmen, und sodann uns bessern.

Zuhörer. Wie bin ich benn nun gebessert, ober von der Sünde erlöset, da ich sie noch habe und fühle?

Lehrer. Deine selige Besserung! Du bist ein wahrer Erlöster des Herrn. Du bist durch das Blut Jesu von allen Sünden erlöset. Einmal, will sie dich verdammen, so ist Christus hier. Röm. 8, 34. Zum Andern, will sie wieder einen Dienst von dir, als ihrem vorigen Knechte, haben, so bist du Herr, (Röm. 6, 12.) und trittst ihr auf das Genicke, schlägest sie an das Kreuz. Du wartest auch noch auf eine völlige Erlösung, (Röm. 8, 23.) da sie im Tode mit Strumpf und Stiel soll ausgerottet und ausgewurzelt werden. Darum laß dir, du bußfertiger Gläubiger, deinen Glauben und Seligkeit nicht verdunkeln, und laß nicht ferner dem Unglauben Raum.

Zuhörer. Ja, mit dem Unglauben habe ich noch manchmal zu thun; ich dachte, wenn ich nur würde einmal den Glauben erlangt haben, würde er sich nimmer wieder melden.

Lehrer. Mit dem Unglauben ist es eben wie mit andern Sünden, er ist auch die größte Sünde, und, so zu sagen, der Stamm davon; ob er sich gleich meldet, so muß er doch nicht herrschen. Wie machst du es, wenn dir einsiele, Gott wolle dir nicht mehr Brot geben, oder sonst ein garstiger Gedanke in dir ausstige, du würdest darüber gebeugt seyn, durch Betrüben und Seuszen einen Abschen und Widerwillen daran haben, und es von dir stoßen; eben

so mache es, wenn dir (ich rede jetzt nicht mit sichern Weltkindern) ein Zweisel an der Gnade Gottes, ein Mistrauen gegen Jesum, einkommt. Da mußt du dein Glaubens-Schild ergreisen, auf dem Glauben bestehen, Glauben halten, (2 Tim. 4, 7.) das Vertrauen nicht wegwersen, (Ebr. 10, 35.) ja über den Glauben kämpfen. Phil. 1, 27. Judä, v. 3. Daß aber auch bei Gläubigen zuweilen Zweisel und Unglauben aufsteige, davon siehe Ps. 31, 23. Matth. 14, 31.

Scriver im Siechbette, S. 367. sagt: Daß das Gefühl des Unglaubens, das uns schmerzet, ein Kennzeichen des Glaubens sen, und daß der noch nie einen wahrhaftigen Glauben gehabt, der seinen Unglauben nicht empfunden. Hierher gehört auch, was er in seinem Räthsel, S. 373. sagt: Also glaubt alle Welt, und glaubt doch nicht, und die Heiligen Gottes (in der Buße und hernach in Anfechtung) glauben nicht, und glauben doch.

Güldnes Schätfästlein, S. 350. Wer Glauben hat, denkt oft, er habe keinen, und wer ihn nicht hat, meint, er habe Glauben; aber der Glaube wird nur in tief gebeugten Herzen gewirket, da man seine Sünde recht fühlen und groß achten lernt, so, daß man sich von Herzen, wie zuvor mit dem Munde, für den größten Sünder hält, und unter alle Creaturen beuget.

Dieß bezeuget auch die Erfahrung, wo die Lehre Meth. of Grace.

vom Glauben stark getrieben wird, da klagen die Lente über Unglauben. Warum? Alssbann wird es recht offenbar; vorher in der Sichersheit war man darüber nicht bekümmert. Es gehört zur Erkenntniß des Elendes. Johansnes der Evangelist giebt gegen den Unglauben und Zerstreuung diesen Rath, man solle sich mit ihnen nicht eben in das Gefecht einlassen, ihnen nicht Rede stehen, sondern das Gemüth allmählig und einfältig davon abkehren, es vergessen, sich innig zu Gott kehren, und in seinem Gemüthsfrieden bleiben.

Zuhörer. Einige Seelen haben mir gesagt: wenn der Mensch einmal die Versicherung hätte, so fonne ihnen fein Zweifel, Mistrauen, oder ungläubis

ger Gedanke mehr aufsteigen.

Lehrer. Aufsteigen wohl, aber nicht herrschen. Wenn der Mensch unbekehrt ist, und meint, er habe einen guten Glauben, so giebt der bose Geist ihm Zeugniß, es stehe gut mit ihm, und sucht den Menschen immer gegen alle Ausweckung einzuschläfern; der Geist Gottes aber, das göttliche Wort und treue Lehrer, machen einem solchen Menschen seinen Wahnsglauben immer streitig, und sagen: es sep nicht recht mit ihm. Bekommt aber der Mensch in der Buße den wahren Glauben, so giebt ihm der heilige Geist Zeugniß, stillet das Herz, und beruhiget es gegen alle Zweisel. Hingegen fängt nun Satan an, ihm seine Kindschaft und Gnadenstand streitig zu machen. Siehe an das Erempel des Herrn Jesu. Kaum hatte Er das öffentliche Zeugniß und Siegel bekoms

men, (burch die Stimme: Dieß ist mein lieber Sohn,) so fängt Satan an, es Ihm abzudisputiren: ja, bist du, sollst du wohl Gottes Sohn seyn? Gesschieht das am Grünen, ist es dem Sohne Gottes so gegangen, wie sollte es der Satan mir und dir schenken? Aber Jesus hat überwunden, und auch wir können ihn überwinden durch des Lammes Blut.

Wenn ein armer Sünder im Glauben das Gnasbensiegel bekommt, so sind alle Teufel rasend, gehen auf den Menschen oft im Sturm los, ihm es durch den Unglauben disputirlich zu machen, oder (welches viel gefährlicher) schleichen ihm nach, und suchen ihn durch Selbstgefälligkeit, Erhöhung, oder andere sinnsliche Reizungen und Schmeicheleien zu stürzen. Wer da meint, etwas zu haben, und der Teufel läßt ihn zufrieden, der fürchte sich, und prüfe sich, denn er mag seine Kinder gern sanst wiegen. Doch hält auch der Herr seine Hand über seine Säuglinge, Er entrückt sie dem Drachen (Offenb. 12, 4.) in die Wüste, in die Stille; die Engel singen: Die ß Kind soll unverletzet set seyn.

Prätorins, S. 531. Der Glaube hat allzwiel Feinde, Mosen, unser blödes Herz, die klugen Heiligen, welche bei den armen Sündern nicht im Himmel siten wollen. Desgleichen viel zornige Blicke göttlichen Grimmes, insonderheit aber den leidigen Teufel, welcher eitel Zeter und Mordio zu unfern verzagten Herzen hineinbrüllet: diese Feinde muß der heilige Geist überstimmen und übertäuben, und wider ihr Zeugniß unserm Herzen Zeugniß geben, daß wir dennoch Gottes liebe Kinder fegen.

Zuhörer. So ist es mir ergangen, da hieß es: Es wäre alles nichts, und nur meine Einbildung gewesen, bald: Ich hätte alles verloren, ich müßte von vornen anfangen.

Lehrer. Du mußt an dem einmal geschenkten Heil fest halten, ja auch, wenn du gesehlt, darsst du nicht wieder von vornen anfangen, daß du dich wieder unter das Gesetz bringen läßt; sondern das thue nur bei deiner Reue und Beugung zu Jesu Füßen, erwecke nur zum Glauben deinen Sinn, nimm gleich wieder Gnade, und sasse ein zuversichtzliches Herz zum lieben Gott, glaube, daß alles verzgeben ist.

Zuhörer. Ich glaube, daß mir Gott um Jesu willen meine Sünden vergeben; aber die einzige, die ich nach geschenkter Gnade begangen, derselben

Vergebung fann ich nicht recht glauben.

Lehrer. Wenn der Herr Jesus einem bußferztigen Sünder seine Sünden vergiebt, so vergiebt Er sie alle, große und kleine, nicht halb, nicht nur etliche; von solcher halben Bergebung ist kein Grund, kein Erempel in der Schrift. Auch bei unsern Fehzlern haben wir und glauben eine tägliche, ja reichzliche Bergebung. Das wäre ja eine große Irrung im Glauben, wenn ich auch noch fürchten müßte, daß noch eine einzige nicht vergeben wäre. Was nüßte es mir, obgleich die andern vergeben, so ginge ich

body um der einen willen verloren. So lange noch Eine nicht vergeben, so lange ist noch feine vergeben, wie bei allen Unbekehrten. Gben so verkehrt ist die Meinung, die vom vorigen Vierteljahre wären vergeben; aber von diesem, weil man noch nicht zur Beichte gewesen, die wären noch nicht vergeben. Bist du buffertig, reuig, so sind sie alle vergeben; bist du unbuffertig, sicher, so ist noch feine vergeben. Der herr Jesus ist auch nicht allein ein Erlöser fleiner, fondern auch großer Gunder; auch für die Abtrunnigen, wenn sie wiederkehren, find Gaben und Gnabe, welches von beinem Fehler nicht fann gesagt werden, indem du gleich in Reue und Trauern ein= gegangen; furg: Bei Gott ift viel Bergebung, Berr Professor Bimmermann pflegte zu sagen: Es ware ihm, als wenn ber gange himmel mit Bergebung ber Gunden angefüllt ware. Run fo stehe einmal ab vom Unglauben, Zagen und Rlagen.

Buhörer. Soll ich denn nicht über mein Glend

flagen?

Lehrer. Wer will es den zur Buße aufgeweckten Seelen verdenken? Klagen hat seine Zeit. Aber wenn nun einer so vielfältig zurecht gewiesen, vom Evangelio unterrichtet ist, auch dessen seligmachende Kraft so manchmal am Herzen erfahren hat, und bleibt doch immer beim Klagen, als ob kein Jesus und Heiland wäre, das taugt nicht. Höre, dem Herrn Jesu kannst du sagen und klagen im Kämmerslein, aber in kindlichem Vertrauen; auch deinem Lehrer, wo er anders Gnade und Erfahrung hat,

ober einem andern versuchten Bruder, (Sir. 37, 15. 16.;) denn solche sind mütterlich; aber du mußt auch Nath annehmen. Hüte dich, daß du es nicht vor Weltkindern thust, die lästern und nehmen Unstoß, als wäre das Christenthum so eine elende Sache, die es doch nicht ist; du mußt es aber auch keinem gesetzlichen Heigen, als der dich gewiß wegwirft, und wirst also nur noch mehr Unruhe bestommen.

Du thust auch bem Herrn Jesu Unrecht, wenn du durch dein unzeitiges Klagen bei Andern das fromme Jesusherz verklagest, als wollte Er nicht helsen, du schwächst dadurch deinen Glauben, du siehst immer auf dich, dein Elend; das war wohl vorhin deine Lection, nun aber heißt es: Lasset uns aufsehen auf Jesum, (Ebr. 12, 2.): das ist das einzige Mittel vom Schlangenbisse, von Sünde, Unglauben, Unruhe zu genesen. Iohannes sagt: Siehe das Lamm an. Im Unglauben über sein Elend und Sünde stets speculiren, Jesum aus den Augen verlieren, macht ganz frastlos und niedergeschlagen: darum entschlage dich, du angesochtene Seele, dieser Gedansken, und denke desto mehr an Jesum und sein süßes Evangelium.

Buhörer. So könnte ich aber sicher werden, wenn ich nicht mehr an mein Elend gedächte.

Lehrer. Das ungläubige Zagen, Speculiren und Ueberdenken des Elends, wird jett nur verwors fen; wie du aber in und beim Glauben dein übriges Verderben treulich erforschen und kennen lernen

follst, wird dir hernach gewiesen werden. Es sind zwei hauptabwege, die von der rechten Spur und Gleise des Evangelii abführen: 1) das ungläubige Zagen ober gesetzliche Mengstlichkeit, bavon bu jest abgewiesen worden; 2) eine hochfahrende Sicher= heit, Leichtsinnigkeit, falsche Freiheit und Digbrauch bes Evangelii. Diese sind einander gerade entgegen. Der Zagende will die geiftliche Sicherheit und Stolz. und der Hochfahrende will das Zagen meiden. Die Mittelftraße ift eine mahre Glaubensfreudigkeit, mit Demuth, kindlicher Einfalt und geistlicher Armuth verknüpft. Das Zagen geht zu weit, geistliche Urmuth ift recht; geistlicher Stolz ift ein Abweg, Glaubensfreudigkeit ift recht. Soll es nun ins Gleichge= wicht kommen, fo muß ber hochfahrende Stölgling recht arm, und der Zagende recht fröhlich und freudig werden; und dahin arbeite ich mit dem Worte. Das Zagen beraubt uns ber nöthigen Freudigkeit; boch finden Rleinmüthige viel Stärfung in Gottes Wort. Der geistliche Stolz bahnt den Weg zum völligen Rückfall, und ist also viel schädlicher.

Buhörer. So erbitte ich mir auch wider diesen

Abweg und Rückfall einen Unterricht.

Lehrer. Ich fasse es in drei Klassen: 1) geist= liche Sicherheit; 2) geistlichen Stolz; 3) Miß= branch des Evangelii zu falscher Freiheit.

1) In geistliche Sicherheit und Laulichkeit können Seelen gerathen, die entweder völlig Glauben und Gnade, oder die nur Aufweckungen und Rührungen bekommen haben. Wenn nun dieselben, anstatt daß

foldes ihnen ein Sporn sehn sollte, immer mehr eine audringen, stille stehen, und sich in eine unzeitige Ruhe begeben: so gehen sie auf folgende Weise zus ruck: a) sie lassen ab vom Gebet; b) sie sind nicht mehr so hungrig nach Gottes Wort und nach aller Gelegenheit, ihre Geelen zu erbauen; e) sie werden fatt, es ist ihnen nicht mehr so wichtig, es wird ihnen etwas Altes, sie werden des Vortrags des Lehrens, des Weckens und Lockens gewohnt; d) es ist ihnen nicht mehr fo fräftig wie anfänglich, es geht ihnen nicht mehr so an das herz, e) und weil sie fich den Mitteln entziehen, fo wird ihnen das Chris stenthum schwer und mühsam, sie ermüden endlich und geben es auf gewisse Weise auf; will das Ge= wissen bellen, so stillen sie es damit, daß sie nun schon genug wüßten, hätten die Sachen schon alle erfahren, wären auch schon weit genug gekommen, hätten es schon oft gehört; f) ferner entziehen sie fich dem Umgange munterer Geelen, durch die fie beschämt werden, und so kommen sie immer mehr herunter; benn bergab geht es leicht; g) sie fangen wohl zuweilen wieder einmal an, lafe sen aber bald wieder nach, h) und, weil es wegen so unbeständigen Wesens nicht gehen will, so fommen sie auf die Gedanken, es fen nicht möglich, daß man in feinem Bergen fonne besprengt bleiben mit dem Blute Jesu Christi, vom bofen Gemiffen los fenn und durch den Frieden Gottes stets bewahrt werden in Chrifto Jesu, auch sein Les

ben in sich behalten, wie sie und Andere anfänglich geglaubt hätten, und wie diese und jene Leute noch immer dahin trieben und drängen; und darüber schlafen sie endlich ein, sind weder kalt noch warm, eben keine Feinde vom Guten, doch aber auch keine Freunde: und weil sie noch zu Zeiten gute Bewegungen haben, so trösten sie sich damit, anstatt daß sie dadurch sich aufs Neue sollten recht auswecken, und zur Buße und Glauben erneuern lassen. D! daß du kalt oder warm wärest!

Mittel dagegen sind: 1) Gottes Wort, das ist ein Feuer; 2) Umgang mit muntern Seelen, das sind brennende Kohlen; 3) das Gebet hat eine feurige Kraft; wer das große Elend und die große Gnade sowohl in diesem als jenem Leben recht bedenkt, dem wird das Herz schon brennen. Johannes der Evangelist sagt: Je mehr der Mensch im Geistlichen nachlasse oder stille stehe, je müder werde er; hingegen je hurtiger er forteile, je leichter werde ihm alles.

2) In geistlichen Stolz verfallen einige Seelen aus Mangel nöthiger Bengung und Zerknirschung, daß sie zwar durch die Schrift und andere Bücher einige Erkenntniß, auch wohl Gnade erlangt, dabei aber der Sinn und angeborne Stolz in der Buße nicht rechtschaffen gebrochen worden. Sie bleiben bei sich selbst in unordentlicher Gigenliebe stehen, und lassen sicht in die niedrige Gestalt Christieinführen (Phil. 2.); sie lernen viel, aber nicht von Herzen demüthig zu seyn (Matth. 11, 28.); sie los

ben sich selbst (2 Cor. 10, 18.), messen sich bei sich selbst und verstehen doch nichts (v. 12. 2 Tim. 3, 2.) sie halten von sich höher, oder wie es eigentlich heißt, werden überklug (Röm. 12, 3.); solcher Eigendunstel ist lauter Selbstbetrug. (Gal. 6, 3. 1 Cor. 3, 18. Cap. 8, 2. Sprüchw. 26, 12. Jes. 5, 20;) man will der Oberste im Opfer, der Größte im Himmelzeich seyn (Matth. 18.); solche Hoffart treibt zu allen Sünden, und wer darin steckt, richtet viel Greuel an.

Daraus fommt a) Berachtung Anderer, auch frommer Geelen, Andere find nur Rinder und Unfänger gegen ihnen, und damit zeigen sie an, daß fie noch nicht umgefehrt, und wie die Rindlein geworden (Matth. 18.), daß sie nicht unter die Unmündigen gehören (Matth. 11, 25.); sie halten sich für die Ersten, und werden hernach wohl die Letten, sie setzen sich oben an, und mussen hernach mit Scham dem ärmsten Sünder weichen. Go jemand will der erste senn, der soll der lette senn vor allen und aller Anecht. (Marc. 9, 25.) hingegen begen folche ein unordentliches Bertrauen auf sich felbst, sie halten sich stärker, als Andere, wie Petrus, ber fagte: Wenn sie sich alle an Dir ärgerten, will ich mich doch nicht an dir ärgern: das war ein Vorbote seines Kalles. Solche Gemüther haben also ihre eigene Dhumacht und Untüchtigkeit als ein Saupt= ftuck ihres Elendes nicht recht kennen gelernt, (2 Cor. 3, 5.); sie hangen nicht bloß an der Gnade, sie wissen und kennen alles besser, als Andere, sind

also nicht arm, sondern reich und voller Gelbstge= fälligkeit.

Daraus kommt b) die Sicherheit oder ein falscher Friede, sie brauchen nicht mehr so zu wachen, gezgen das Böse zu kämpsen, und sind, ihrer Meinung nach schon über dieß und jenes weg, das däucht ihnen zu gesetzlich, sie machen eine Schleudersache aus der Sünde; da heißt es; daraus mach' ich mir nichts! Und also ist ein solcher Mensch wie eine offene Festung, die dem Feinde und seiner List ganz offen steht, und da ist der Rückfall (so etwa Gnade da gewesen) schon geschehen.

Darauf folgt c) eine geistliche Blindheit, sie sehen das nicht, was Andere, ja öfters Weltkinder an ihnen sehen, gehen in die größten Unlauterkeiten ein, anfänglich sind sie untreu in Rleinigkeiten, endlich können sie Kamele verschlucken, und sich grobe Sünsben zu Gute halten, gehen dabei in eine falsche Freisheit, mißbrauchen das Evangelium, auch Sprüche aus der Bibel, vergessen der täglichen Reinigung alster und eingewurzelter Sünden, sind blind, und tappen mit der Hand. (2 Petr. 1, 9.)

Und so geht es immer weiter d) zur Eigensinnigkeit, Verhärtung, Verbitterung und Selbstrechtfertigung. Wollen andere Seelen, auch Lehrer, zutreten und dergleichen Menschen ihre Unlauterkeit und falschen Grund mit Sanstmuth ausdecken, so nehmen sie es nicht an, ihre Finsterniß muß Licht (oder sonderliche Erkenntniß, die nicht alle hätten,) heißen, ihr Böses muß eitel Recht und Gutes heißen. (Jes. 5, 20.) Wird ihnen aber das Gegentheil aus Gottes Wort vorgehalten, so folgt der Geist der Erbitterung, sie können das nicht ertragen, beisen die Zähne zusammen, widerstreben allen Erleuchtungen, auch ganz klaren Wahrheiten, die sie selbst vorher erkannt und bekannt hatten, verhärten sich je länger je mehr, so daß sie endlich in das Gericht der Verstockung und unvergebliche Sünden wider den heiligen Geist gerathen.

Siehe, bas ift ber Ausgang vom stolzen Eigenbunkel; hoffart kommt vor bem Fall, (Spruchw. 10, 18.) man tritt in die Fußtapfen Lucifers, der sich auch über alle Engel erhoben, und wird ein Teufel, ber in englischer Lichtsgestalt einhergehet, (2 Cor. 11, 14.) Theudas (Apost. Gesch. 5, 36.) und Simeon (Cap. 8, 9.) gab vor, er wäre was Großes. Johannes klagt (3 Joh. v. 9, 10.) über den Diotrephes, daß er wollte hoch= gehalten fenn, daß er die Bruder wegwurfe und plauderte viel Boses wider sie. Paulus flagt über den Allerander. (2 Tim. 4, 14.) hat ein Lehrer folche in seiner Gemeinde, so hat er seine Noth. Es ist bei dieser Urt wenig auszurichten, wo nicht der herr felbst durch mancherlei Zerknirschungen und harte Wege sie bemüthigt und herumlenkt.

Buhörer. Ich habe Ginige gekannt, die also beschaffen, solche haben es für Glaubens freus bigkeit ausgegeben.

Lehrer. Eigendünkel ist es und keine Glaus bensfreudigkeit, und so sehr von der mahren Freu-

digkeit der Kinder Gottes unterschieden, wie Licht und Kinsterniß. Denn der Glaube zieht den Menschen gang nackend aus, und läßt ihm, so zu reden, nicht einen Faden eigener Gerechtigkeit, Ruhmes und Freudigkeit an ihm felbst. Daher merke: Je ärmer am Beiste, je mehr Glaube; und je mehr Glaube, je armer am Beifte. Das gehort gufammen; daher ist ein wahrer Gläubiger ein rechtes Bunder. (Pf. 71, 7.) Geiftliche Armuth ift, wenn einer in sich nichts, als Elend, Blindheit und Un= vermögen findet, daß er von ihm felbst nichts hat, weiß und kann. Glaube ift : da einer beim Gefühl feiner geistlichen Armuth eine unerschöpfliche Külle der Gerechtigkeit, der Weisheit, des Lichts und Kraft in Christo findet und besitt, woraus denn eine innige Freude entsteht, daß er in seiner Armuth und Blöße burch Christum so reich und herrlich geworden ist, und noch immer reicher und herrlicher werden könne und folle. Und dieß ist die rechte Fassung eines Kindes Gottes, dadurch es vor allen Abwegen und auch vor dem Rückfalle gesichert ift. Durch geistli= che Armuth wurzelt es unter sich, und durch den Glauben grünet und blühet es über sich. Und diese beiden Stücke gehen durch alle Grade und Alter des Christenthums. Darum ist einer ein Mann in Chrifto, so muß er der ärmste und gläubigste Mensch feyn, niedrig in Armuth, hoch im Glauben. (Phil. 4, 12.) Ift es nicht also? Da du klein warest in beinen Augen, wurdest du das Haupt unter den Stämmen Ifrael. (1 Sam. 15, 12.) In der geifts

lichen Armuth sind wir sicher vor dem stolzen Eigen-

ängstlichen Zagen.

3) Die dritte Art der Abweichung ist der Diß= brauch des Evangelii und göttlicher Gnade. Der vorige Irrthum war eine Wertheiligkeit, dieser eine Werklosigkeit, und der lebendige Kraftglaube geht wieder durch beide gerade durch. (Jef. 30, 21.) 3mar pflegen Unbekehrte die Lehre des Evangelii von der freien Gnade ohne Werke, ohne Berdienst gerecht und felig zu werden, allerdings zu mißbrauchen, wie auch Luther geflagt, daß die Leute bei dem Evangelio ärger würden; unsere Absicht aber geht jest nur dahin, Gläubige von diefem Irrthum gu bewahren. Denn Fleisch und Blut fann bald einen bofen Rathgeber abgeben, daß man benft, wozu gleich ein solcher Ernst nöthig wäre, da wir doch nichts da= burch verdienten? Der man benkt etwa: die Gna= be sen so groß, daß auch dieses und jenes weltför= mige und sündliche Wesen dabei werde mitpassiren fonnen; es sen alles erlaubt, wenn man sich nur nicht erst ein Gewissen darüber mache; wie ich denn eine Person gefannt, welche die Rechtfertigung, die freilich auf das Ganze \*) geht, dahin mißbrauchte, als senen ihr alle fünftigen Gunden (welche fie aber auf muthwillige Weise in Praxi applicirte) schon vergeben; das heißt nach Psalm 56, 8.: was sie

<sup>\*)</sup> Auf die Vergebung und Bededung des ganzen Gun= benelends, des Schaden= und Schuldubels.

Böses thun, das ist schon vergeben. Solche Mensschen vergessen des Wachens, werden in eben dassienige eingeslochten, dem sie schon einmal entronnen waren, die Eigenliebe bekommt Freiheit, das Fleisch bekommt wieder Raum, (Gal. 5, 13.) man hegt und liebt etwas Unzulässiges, einen fleinen Prosit, eine kleine Lust, aus kleinen Faden werden große Stricke: die Welts und Eigenliebe, Eigennuß, Eigenehre, Eigenlust als etwas Verbanntes, läßt man dann wies der leben.

Solche arme Menschen, welche bie Gnade bes Evangelii mißbrauchen, bleiben benn in der herrschaft des Irdischen bis über die Ohren stecken: 1) sie fragen nichts darnach, wenn sie nur alles an sich giehen und bringen fonnten, diefen und jenen Bortheil, Gewinn und Profit erhalten, sollte auch der Rächste zu Grunde gehen oder follte er ihm auch ein Bischen Armuth vollends nehmen oder ihn darum betrügen; 2) sie benken und sinnen nur vornämlich dahin, wie sie nur alles nach ihrem Bergnügen, Commoditat, Geschmack und Pflege haben mögen, wenn auch gleich der Andere nicht einmal die bloße Nothdurft hat; 3) sie ringen, laufen und arbeiten dahin, daß nur sie Ehre, Ansehen, Ruhm und Lob erlangen, mag boch ber Andere immer Schimpf und Spott friegen. D! welche Ranke, Anschläge erfinnt man, etwas Fremdes an sich zu bringen, und wie hart, zurückziehend und verfroren am Herzen ift man in den Pflichten der Liebe! Dieß ist der Welt Lauf. Wie manches Gemuth, bas noch unbefestigt

ist, läßt sich mit hinreißen! D! wer die Welt und Eigenliebe in Jesu Blut ertränkte, so verlören alle

übrige Urten der Günden ihre Rraft.

Wir haben keinen Beruf zum Geize, Hoffart, Eistelkeit, sondern sollen, als Kinder Gottes, in unserm Berufe und Profession alle weltsörmige Intriguen und Ränke von Herzen meiden, die Welt verleugnen und vergnügt sehn mit dem, das da ist; auch sollen wir die Weltsorm und Gleichstellung in ihren Gesellschaften, Sitelkeiten, im Mitessen, mit Sachen und Modemitmachen ablegen; oder es bleibt von der Gnade nichts als ein Schein, ein Bischen Wissen und ein faules Holz übrig. Wie mansche Denks und Salzsänle steht am Wege, wenn man aus Sodom nach Zvar geht! Durch solche Erempel sollen wir uns salzen und schrecken lassen, daß wir uns nicht umsehen, nicht stille stehen, auch nicht von der rechten Bahn abweichen.

Buhörer. Was ist da für Rath zu meiner Ber-

wahrung und Befestigung?

Le hrer. Wider alle diese Abwege weiß ich nebst Wachen und Beten kein besseres Mittel, als den Glauben, und im Glauben immer mehr glauben Iernen, immer auf Jesum sehen, Ihm anhangen, und die Gnade recht groß achten. Es wird dem Glauben in der Schrift so eine große Kraft beigezlegt, (Jes. 40. Marc. 9.) insonderheit in dem 11. Capitel an die Ebräer; sogar daß er Verge versezen, d. i. alle Hindernisse überwinden kann. Je schwächer nun der Glaube, je schwächer ist auch die

Heiligung. Der Glaube ist der Baum, ein kleiner Baum trägt wenig Früchte, doch ist die Art gut und ächt in der Probe. Je schwächer der Glaube, je weniger Kraft ist auch gegen die Versuchungen, und je mühsamer ist auch der Kamps. Der Glaube, auch der stärkste, macht nicht, daß keine Versucht worden; sondern er überwindet sie, im Glauben liegt der Sieg. Wir überwinden weit um deswillen, der uns geliebet hat. (Köm. 8, 37.)

Glauben wir von Herzen die große Gnade und Liebe Jesu auch gegen uns, so verliert sich das 3a= gen, die Laulichkeit verschwindet, das eigene Rühmen und Selbsterheben vergeht einem; benn es ift nur Gnade. Die Welt ift und zu geringe und zu flein, ihre Lust ein Edel, ihre Bogen ein Greuel: Die Gnade aber und das Evangelium ist zu kostbar, daß man es migbrauchen ober auf Muthwillen ziehen follte. Der Welt find wir gefreuzigt; auf fie zu sehen und und nach ihr zu richten, find wir blind, lahm, taub, todt und arm. Was wir hier hören und sehen, das hören und sehen wir kaum, wir wandeln eingekehrt, und hört man uns ja, fo hört man und singen von unsern großen Dingen, die auf uns warten da! Wir gehen als Reisende, durch und aus der Welt. Im Glauben liegt auch ein gartes Gefühl; wir merfen gleich, wenn sich was zwischen und und Jesum men= gen und uns von ihm abdringen will; das treibt uns zum Wachen und Beten.

In solcher Glaubensfassung sollst du stündlich über deinen innern gedoppelten Grund wachen, und prüsen, was aus dem Fleisch und Natur, und was aus dem Geist und Gnade aussteiget und hervorquillet, ob es Triebe sind, die auf Güter, Lüste und Ehre die ser Welt abzielen? ob es Gedanken sind, die auf Selbstgefälligkeit und Erhebung gehen? Ist es also, so siehst du, daß Satanas sein Gankelspiel im verderbten Grunde der Natur treibt; oder merkst du heislige Triebe, Züchtigungen, Warnungen, Lockungen, Trost und Gnadensblicke in dir aussteigen, so siehst du, daß dein Heislicke in dir aussteigen, so siehst du, daß dein Heislicke in dir aussteigen, so siehst du, daß dein Heislicke in dir aussteigen, so siehst du, daß dein Heislicke in dir aussteigen, so siehst du, daß dein Heislicke

land in beinem Beifte fein Luftspiel erregt.

Insonderheit mußt du beinen Sauptfeind, beine stärkste Reigung und Temperament fennen lernen, als den Zorn oder Beig oder Fleischesluft, da mußt du gleichsam gedoppelte Schildwache hinstellen, alle Gelegenheit dazu meiden und dich immer parat hal= ten. In solchen Bersuchungestunden ift nöthig: 1) Auf den heiland zu fehen und Ihn machen laffen, denn Er ift babei, fieht zu, schafft, baß bie Bersuchung so ein Ende gewinne, daß wir es ertragen fonnen; 2) ferner ift nothig, daß man alsdann stille fen, ja nichts in eigener Rraft bamit vornehme; benn ba ift es finfter, man ftoft fich, g. G. wenn die Bersuchung jum Born fommt; läßt man sich ein, so ist man geliefert; 3) auch ist es nöthig, daß man basjenige fein ten= nen lerne, wobei uns Satan anges

faßt, was uns noch anhängt, und gleichsam nachsschleppt; man reiße es aus (Matth. 18); 4) stürmende Versuch ungen, da es wie im Sturme geht, ob sie uns gleich schlimmer vorsommen, sind so gefährlich nicht, als schleichende, einschweichelnde und gutscheinende; (1 Mos. 3, 5.) alle Versuchungen und Zulassung derselben, ob es der Satan im Ernste gleich rechtschlimm meint, sind durch göttliche Direction eine Probe, daß uns unsere Sachen, aus unserm Stande stärken, und daß das übrige Verderben offenbar werde, und uns also zum Besten dienen können.

Im Kampfe ist zu merken, 1) daß du deine Feinbe, Lufte, Satanspfeile, nicht größer und stärker, als beinen Immanuel und feine Kraft achteft, als ware dawider fein Rath; bas ift ber Unglaube, und bu mußtest unterliegen, durch ben Glauben fannst du auf Löwen und Ottern geben, Schlangen vertreis ben; 2) daß du deine Feinde an ihnen selbst nicht gering achtest, benn was sie mit Macht nicht ausrichten können, suchen sie besto mehr mit List, die ihre graufame Ruftung ift, auszuführen; 3) daß du fie im Gebet vor beines Jesu Angesicht bringest, und glaubest, Er fonne und wolle bir helfen, und also ihnen ohne Zärtelung den Abschied giebst, wenn es auch die liebste Lust mare. s. No. 337, 4. 4) Oft ist ein Kliehen, Bergeffen, Abziehen bes Gemuthes besser, als streiten, und man siegt durch eine geseg= nete Retirade in die Wunden Jesu. Alle diese Mit=

tel, Wachen, Beten, Kämpfen, Vergessen, haben denn allein die Kraft, wenn der Glaube dabei ist, wenn man sich an Jesum hält und sich nicht von der versöhnenden Gnade abbringen läßt, und so kommt man durch alles durch, denn es geht ein Durchbrecher vor uns her. (Mich. 2, 13.)

Zuhörer. Ja, wegen des Durchkommens und Beharrens bin ich oft bekümmert.

Lehrer. 1) Da muffen wir nicht auf uns, fon= bern auf ben mächtigen Beiland, den Gott aller Gnaden sehen; ja von uns gewiß senn, daß wir mit aller unserer Kraft und Weisheit nicht einen Tag würden beharren; 2) unsere Treue ist nicht fowohl, daß wir treu find, fondern uns im Glauben an Jesu Treue fest halten, ja, daß Er uns fest hal= ten moge; fest, fein fest bich angehalten an die starte Jesus-Treue! Halt Du, Du meine Seele fest, Du bist ja der Allerbeste! 3) Wir sollen nur im Ge= genwärtigen von Stunde zu Stunde, von Tage zu Tage treu senn, alles Andere auf den herrn werfen. 4) Der Zucht des Geistes, die die Kinder Gottes in ben Schranken hält, muffen wir ja auch in den flein= ften Dingen gehorsam fenn, benn damit find wir versiegelt, und darin ist für und ein großer Segen; bas ift bas Liebesseil, bamit Er uns an sein Joch und Nachfolge angespannt und angebunden hat: bas muffen wir ja nicht zerreißen. 5) Siehe eine schöne Herzstärfung (1 Petr. 1, 5), aus Gottes Macht, durch den Glauben werden wir bewahrt gur Geligfeit (Joh. 10, 28); niemand foll uns aus

Jesu Hand reißen. (Jes. 48, 3. 4. Cap. 3, 9.) Die Ihm vertrauen, die treu sind in der Liebe, läßt Er Ihm nicht nehmen. 6) Dieser Glaube, der es mit unsichtbaren und himmlischen Dingen zu thun hat, der macht das Herz fest gegen alle Eitelkeiten und Thorheiten der Welt, die uns unser Ziel verrüschen wollen; ja, die Güter, Schäße und Herrlichkeiten, die ein Gläubiger schon hier in Christo erlangt, die ermuntern, erwecken und machen unsern Geist lebendig, wie Jakob, da er die Wagen Josephs sah. Damit sollen sich Schwachgläubige stärken und alle Trägheit überwinden.

Zuhörer. Darnach wallet mein Herz, ich bin recht begierig, und kann nicht satt genug hören und lesen!

Lehrer. Wenn ich an die große Gnade und ganz väterliche Liebe gedenke, die uns ser himmlischer Abba gegen uns arme Würmer, dir und mir, trägt oder davon reden soll, so kann ich mich der Freudenthränen nicht enthalten, mein Herz wird mir ganz weich, und fängt an zu schmelzen. Siehe, nun sind wir arme elende Sünder, die wir sonst so arm sind, daß uns alles fehlt, durch die Armuth und Schmach Jesu am Areuz so reich gemacht, so gesegnet in himmlischen Gütern, daß uns bei Ihm nichts mangelt. Alles, das gegenwärtige und zuskünstige Heil ist unser, (1 Cor. 3, 22.); Er ist uns vom Vater gegeben, und mit Ihm ist uns auch alles geschenkt.

Seht, welche Liebe hat uns der Bater erzeigt,

a) daß wir Gottes Kinder heißen sollen; wir köns nen glauben, (benn Er lockt uns gar fuß), baß Er un fer rechter Bater und wir seine rechten Rinder sind; und das ist noch nicht alles; es ist noch nicht erschienen, was wir sonst mehr senn wer= ben. (1 Joh. 3, 1.) b) Wir find rein abfolvirt, gesegnet, unsere Gunden find uns vergeben, feine Unflage haftet (Rom. 8, 1.); ber Rläger ist verworfen, wir find er löfet von ber hand und Gewalt unferer Feinde; Sunde, Tod, Teufel und die gange Welt fann uns nicht schaden, wenn wir im Glauben bleiben. c) Wir haben Friede mit Gott, find aller väterlichen Liebe, Gnade und Suld durch feinen Geift und Wort versichert, können uns alles Gutes versprechen und zu Ihm versehen, und gegen Ihn ein zuversichtliches findliches Herz fassen. Er selbst, der Bater, hat uns lieb, um Chrifti willen. d) Wir sehen, hören so viel Gutes, und glauben es, und fonnen uns nicht fatt fehen und hören, nicht fatt glauben am Evangelio, daß wir nur immer, wie jener Lahme (Apost. Gesch. 3.), möchten hüpfen und fpringen über unfer großes Heil, und fröhlich wandeln in den Fußstapfen Jesu, mit Wegwerfung aller alten Stüten und Stelzen felbstgemachter Frömmigkeit. e) Wir sind hier schon felig, ja, überaus glückfelige Leute, Gottes Gnaden= finder. Unsere Herrlichkeit ist nicht von der Welt, fondern weit über aller Welt, über aller Könige und Raiser Herrlichkeit erhaben. f) Wir sind Bürger bes Himmels, da ist unsere Heimath, da sind unsere

Buter, glanzende Rleider, Aronen, Saufer, Ehrentitel. Unter ben Engeln und Seligen haben die Rinder Gottes, die hier noch im Jammerthale wallen, gang andere und neue Namen: fie heißen Prinzen, Fürsten, Könige und Priefter Gottes (Offenb. 1, 6.): Dieß alles haben wir hier schon, es ift unfer und uns beigelegt im Glauben. g) Kinder Gottes, ob fie äußerlich noch fo elend, franklich aussehen, find doch innerlich ganz herrlich, und hier schon so schön, daß es feine Zunge aussprechen fann, und das in ber Gerechtigkeit Chrifti. Die Rungeln, die Mafeln, und was da beflecket, das hat Er mit köstlicher Seide bedecket. An ihrer Stirne haben sie ein gar kostbares Siegel, bas Siegel Gottes (Offenb. 7, 3.), ba heißt es: Es find Gottes Menschen. Un ihrer Bruft tragen fie einen königlichen Gnadenstern und Bruftschild, fie find mit einem Fürsten-, Priefter- und Brautroce angefleidet, haben ein jedes einen Ring an der Sand, eine Krone auf bem Saupte; ihr Schmuck ist fostlich mit fanftem und stillem Beiste, sie geben in weißen, durch das Blut des Lammes hell gemachten Kleidern. Solche Berrlichfeit haben fie auch hier schon, und das alles in der Gerechtigfeit Chrifti. In beinem Schmucke gehen ber Könige Töchter, auch in der Zeit, da man ihr noch predigt, fie foll ihres Baters haus vergeffen. (Pf. 45. Phil. 3.) h) Sie haben zu ihrer Leibgarde lauter him= melefürsten und gewaltige Helben. i) Gie effen verborgenes Manna täglich aus dem Evangelio und

aus den Wunden Jesu. Dieß alles aber ist an uns hier noch so verborgen, es ist mit Noth und Elend und vieler Schwachheit bedeckt; dem Glauben aber ist es offenbar. Der Geist der Herrlichkeit ruht über uns auch in der Areuzesschmach. Wenn es völlig offenbar werden wird, wird es grausames Schrecken und Verwundern unter den Weltkindern verurfachen. (Weisheit Sal. 5.) Dagegen ist alle Herrlichkeit der Welt blos Usche, Staub, Schaum, Traum.

Insonderheit gehört mit zu ber Glaubensherrs lichkeit und Seligkeit, daß Jesus unser Jesus, und in Ihm Gott unfer Bater ift. Betrachten wir nun seine unermegliche Majestät und Glorie, daß Er felbst Jehovah, Regent im ganzen Lande, im Simmel und auf Erden ist, wie viel hat es auf sich, wenn ich glauben und sagen kann: Dieser allmächtige Gott, ber himmel und Erden gemacht, bas ift mein Abba! Dieser, der Welt erschreckliche Richter, das ist mein Jesus und heiland, der mich so innig gelies bet! (Jef. 25, 9.) Wenn man diese Glaus bensfprache erst lernt, so heißt es unter vielen Thränen viel hundertmal: Du bist mein Jefus! man fämpft sich durch alle Zweifel; Du bift es doch, Du follst es auch ewig bleiben! Wie mäch tig schmilzt das Herz, wie rollen da die Freudenund Glaubenszähren! D welche Geligfeit! wenn Himmel und Erde fracht, sein Haupt zu den Wolken bes Himmels heben, und mit ausgestreckten Armen und vielem Gejauchze und Hosianna rufen: Sehet!

ba kommt mein Jesus! das ist mein Jesus, der da kommt! Vornehmlich und erstlich, daß Er unser ist am Kreuze; sehet da meine sterbende Liebe, meine blutende Liebe, gekreuzigte Liebe! Hernach, daß Er als ein folcher un ser worden ist in unserm Seeslenjammer, da haben wir Ihn als unsern Heiland erfahren. Hierbei merke,

I. Daß du dich hierdurch aus allem ängstlichen und gesetzlichen Wesen zu einer recht kindlichen und zuversichtlichen Fassung bringen lässest, hierin so lange dich übest, bis du durchbrechen und in das völlige Gesetz der Freiheit durchschanen kannst, und in die rechte Kraft des Neiches Gottes, Gerechtigkeit, Friezde und Freude eindringest, daß dein Herz voll Glaubens, voll Friede und Freude, Lobens und Dankens werde; und also sollst du, durstige und gnadenhungrige Seele,

II. Ueber dieses dein Heil und in Christo geschenkte Seligkeit dich von Herzen und aus aller Macht mit einer recht großen Freude freuen. Diese Lehre von unserm Heil ist eine saftige, frische Wasserquelle, eine wahrhafte Seelens und Geistesspeise, damit du dich laben und erquicken kannst, bei allen betrübten Zufällen in diesem Jammerthal und Angsthause; wenn du krank, arm oder betrübt dist, sollst du dich hiermit aufrichten, daß du doch in Allem seslig bist und bleibest. Diese Herrlichkeit der Kinder Gottes soll deinen Geist in die seligen Shöre, wo

du auch hingehörst, hinziehen; diese blutige Gnade follst du dir als einen schönen Rock, als ein ganges Rleid durch die Zueignung, fein dicht anlegen, fo wird dich nicht frieren, das ist, du wirst nicht falt und träge werden. Denn an folcher gläubigen 3ueignung fehlt es ben Geelen, wenn fie fo falt am Sergen find; dieß Freudenöl muß in den Lampen fenn, fo wird es im Bergen brennen; und im Banbel leuchten; dieß wird dir bein bekummertes Berg ruhig, still und leicht machen und bas Angesicht und Augen heiter und fröhlich. Mit folder Glaubensfaffung und Zuversicht erscheine vor beinem lieben und verfohnten Gott im Gebet, halte Ihn fur beis nen lieben Bater und bid für sein liebes Rind, fo rede mit Ihm, fo mandele vor Ihm, fo gedenke an Ihn, nämlich fo, wie ein liebes Rind gegen feinen lieben Bater thut.

III. Hierüber sollst du ferner einen königlichen Geist, Sinn und Muth fassen, alles, auch das Größzte, Beste, Liebste in der Welt dagegen für Koth und Schaden achten lernen; denn reicher kannst du nirzgends werden, als du schon in Jesu bist. So wird dein Glaube der Sieg über die Welt senn und alle irdischen Göhen; so muß der Satan, wenn er dir auch alle Reiche der Welt zeigt, (um vom Ewigen abzubringen,) zu Schanden werden. Hierüber sollst du dein Haupt recht empor heben und gegen die Reizungen und Drohungen der Welt und des Satans auf eine selige Art getrosten Muthes senn, (dem

geistlichen Stolze, als einem Laster, da der Mensch sich über seine Gaben, Wissen und Werke erhebet und Andere verachtet, als einem Greuel, wird hier nicht das Wort geredet) sollst das Irdische versachten, weder nach Loben noch Lästern fragen, noch nach aller Phantasse und Gepränge der Welt. So wirst du unmöglich wieder Appetit nach den Tresbern bekommen können, noch rückfällig werden, wenn du nur dieß selige Loos und Kleinod vor Augen hast. Ebr. 11, 26.

IV. Dadurch wird ferner auch eine so brünstige, herzbrennende Liebe gegen beinen Seiland in dir angezündet werden, daß du lauter feurige, bringende Triebe in dir merken wirst, Ihm dankbar zu fenn, Ihn nicht gern zu betrüben, sondern vielmehr zu verherrlichen und Andern anzupreisen. Diese süßen Triebe und Gedanken werden alle fremde und uns nüte Einfälle, die du vorhin in dir gemerkt, von ih= rer Stelle gewaltig verbrängen. Durch folche Betrachtung deines Heils sollst du dein Herz auch un= ter andern Geschäften in der Sammlung halten und das Andere, was dahinter ist, vergeffen. Wem viel Sünden vergeben find, ber wird auch viel lieben. Die Liebe am Rrenze ist unser Lehrmeister in ber Liebe. Alle Menschen lieben etwas, o daß sie Die Liebe liebten! D wenn sie nur erft glaubten, sie würden bald lieben, und ihr ganzes Leben wurde daraus fließen, und sie wurden in der Liebe ihres Bräutigams mandeln! Weil nun bas im

Glauben ergriffene Seil solche überaus selige Wirftung hat, und die ganze Seiligung ohnsehlbar nach sich zieht, ja, mit sich bringt, (Ps. 119, 32.) so sollst du immer mehr in die Erfenntniß des Evangelii einzudringen suchen, daß das Glaubensauge überall in der Schrift geöffnet und entsiegelt da liegt.

V. In foldem Glauben, der das Seil ergreift und ergriffen hat, lobe und preise auch nun deinen Gott! Ach! das ist etwas Herrliches, in folcher Fassung Gott zu loben, es ist fehr fostlich; unsern Gott zu loben und mit Maria anzustimmen : Meine Seele erhebet den Herrn! Scheue dich nicht, auch folches vor Andern und unter Andern zu thun, das stärft und vermehrt fraftig den Glauben, und ent= gundet ihn bei uns und Andern. Gine evangelische Predigt, ein evangelisches Freudenlied bringt den heiligen Beift mit seinen tröstlichen und füßen Erquickungen zu uns, daß unser Herz mit himmlischem Troste und Freude angefüllt wird. Wenn bu nie= dergeschlagen bist, und mancherlei Noth auch von der noch übrigen Sünde fühlst, da stimme an, und werde des heilandes harfenspieler, übe dich darin, daß Er bich an seinem Hochzeittage brauchen möge. Dieß vertreibt die bosen Beister, und lockt gange Beere heiliger Engel zu uns, die sich freuen, wenn folche arme Gunder, wie wir, mit ihnen einen Wettstreit im Lobe Gottes anfangen, ja, es geht manchmal bie Freude des ewigen Lebens dabei in unserer Seele auf. (Pf. 50, 23.) Es ist dem Herrn Jesu eine

Freude, durch sein bitteres Leiden und Sterben unter den Sündern eine solche himmlische Musik anzurichten. Auch die Unwürdigen und Schwächsten sind hiezu tüchtig; aus dem Munde solcher Gnadenfäuglinge hat Er ihm ein Lob bereitet, wenn diese schweigen, so müssen die Steine schreien. D! wie selig ist es, mit Erhebung des Geistes und mit aller Macht seiner Seelen, ein Gloria und Ehre sey Gott in der Höhe anzustimmen.

VI. Wenn du nun dein Seil in Chrifto erkannt, geglaubt und angenommen, und es an dir öfters fo ausnehmend und überzeugend erfahren hast; als: dann follst du aus dieser Gnade einen starken Bor: fat fassen, von nun an bis in Ewigkeit nimmer wieber von beinem Seilande abzulaffen, es gehe bir auch darüber, wie Gott wolle. Und follte dich auch bein Seiland von den Milchbrüften empfindlicher Sufigfeiten entwöhnen und dir bange fenn, wie einem entwöhnten Rinde, so sollst du vor Ihm dein Herz aus feinen Verheißungen stillen (Pf. 131, 2. 1 Joh. 4.), ja nicht allein ohne Gefühl, sondern auch wider das Gefühl, und wenn dich der Herr auch tödten wollte, dennoch mit hiob auf Ihn hoffen und glauben, daß es ein eitel Liebesspiel mit dir auf feiner Seite sen. Und das ift auch, liebes Herz, mein ernfter und ganger Wille, ben ich aus feinem Blute gezogen, ob mir gleich die Welt und meine eigene Vernunft was einmengen will durch ihr übriges und unzeitiges Bedenken; und ob es manchmal auch wunderlich aussieht, so will ich doch an Ihm hangen, dennoch bleibe ich stets an Ihm (Ps. 73.), wie ein Kind an seiner Mutter; ich sage in Demuth, und nicht aus Bermessenheit, an seiner Kraft hangend, wenn man mir auch tausend Welten geben, und taussend Leben nehmen wollte, und ich darüber auch in meiner Dhumacht fallen sollte, so will ich nicht von Ihm lassen; und Er kann auch mich nicht lassen, sondern nach der Probe wird es wieder Licht werden. Ja! Amen! Herr Jesu, versiegle es, Amen!

## Das vierte Gespräch.

## bon der Heiligung und der darans folgenden seligen Vollendung.

Gal. 2, 19. 20.

Ich bin durch das Gesetz dem Gesetze gestorben, auf daß ich Gott lebe. Ich bin mit Christo gekreu= zigt. Ich lebe, aber doch nicht ich, sondern Chrisstus lebet in mir; denn was ich jest lebe im Fleisch, das lebe ich im Glauben des Sohnes Gottes, der mich gesliebet hat, und sich selbst für mich hingegeben; ich werse nicht weg die Gnade Gottes.

Zuhörer. Ich möchte nun auch gern von der Heiligung und dem Wandel eines Kindes Gottes hören; denn das vorige bewährt sich an meiner Seele.

Lehrer. Es kommt abermals alles auf den Glauben an, wenn der da ist, folgt die Heiligung von selbst: daher sagt Luther: Man dürfe nicht frasgen oder sagen, daß der Glaube gute Werke thun solle, sondern, ehe man es gesagt, hat er alles schon gethan. Soviel nun eine Seele im Glauben lebt, soviel Kraft, Freudigkeit und Willigkeit hat sie zum heiligen Leben. Daher haben die Alten durch den Glauben solche große Dinge ausgerichtet (Ebr. 11.),

und die ersten Christen find so weit in der Beiligung gefommen. Es ist also die Heiligung nach Paulus nichts anders, als ein Glaubensleben, ein Gnadenleben, und bis an die himmelspforte ein täglicher Buß- und Glaubenswandel. Die ganze Seiligung bis ans Ende besteht in zwei Stücken: 1) in taglicher Bufe und 2) in täglicher Glaubensübung; im Glauben reicht man bar Tugend und Liebe. (2 Petr. 1, 5.) Der heilige Geift fest fein Werk, bas Er in ber erften Befehrung in uns angefangen, taglich durch die Erneuerung in uns fort. Es gehören bie beiden Stude zusammen und eine folgt und fließt aus dem andern. Aus dem Glauben, und nicht eher, kommt tägliche Bufe und Besserung, da bald bieß, bald bas von dem übrigen Berderben, dem alten Menschen, noch an und verbannt und abgelegt wird; und aus der täglichen Buße kommt immer neue Glaubensübung, mehr und mehr in die verfohnende Gnade und in bas lautere Erbarmen ein= zudringen. Das nun anbelangt

1) die tägliche Buße, so besteht solche in der Gemeinschaft des Todes Christi (Röm. 6.) Paulus sagt: ich din Christo gekreuzigt; man kreuzigt sein Fleisch. (Gal. 5, 24.) Bei allem unsern Ruhm und Glaubensfreudigkeit in Christo sterben wir tägslich. (1 Cor. 15, 31.) Wir sterben ab der übrigen Sünde, (Röm. 6, 11.) der Welt je mehr und mehr, (Gal. 6, 14.) und endlich auch uns selbst. (2 Cor

5, 15.)

In der ersten Buße haben wir es mit dem ganzen

Berderben, in der täglichen (oder in der täglich wach= fenden Erfenntniß feines tiefen naturlichen Berderbens) Buße mit dem noch übrigen zu thun. Damit geht es also zu: 1) die Gnade macht uns alles flar, was wir noch an uns haben, je weiter wir darin kommen, je subtilere Dinge, auch der Staub ber Günden und was Andern gleichgültig scheint, wird uns aufgedeckt. Und bas ist gewiß ein Zeichen unsers Wachsthums im Guten. Um Mittage sehen wir die fleinsten Dinge; in der Dämmerung, wenn der Tag anbricht, nur das Gröbere. 2) Man wird immer armer am Geist, auch findlich gebeugt, und ist mit sich selbst nicht zufrieden, es ist uns leid, wenn wir es versehen, oder noch was an uns haben; man wünscht, daß man in der Treue noch viel treuer, im Glauben noch viel gläubiger, viel heiliger und ernstlicher, viel vorsichtiger, wachsamer, eifriger im Gebet und allem Guten ware. 3) Bei dem Allen handelt man zuversichtlich gegen Gott, dringt immer mehr in die versöhnende Gnade ein, reinigt sich täg= lich im Blute Jesu, und bittet um deswillen sich neue Bergebung aus, hält sich an dem einmal ergriffenen Heil und gewinnt dadurch täglich größere und neue Zuversicht und Glaubensfreudigkeit, indem wir merfen, daß die treue Liebe bei ihren Züchtigungen blos auf unsere Läuterung bedacht ist. 4) Und so folgt täglich Besserung, man legt und stirbt ab je mehr und mehr allen Unlauterfeiten und weltformigen Wefen, wie ein Wandersmann, der von feinem De= ge immer mehr und mehr guruck legt. Unterm Ge= Method of Grace

setz folgt keine wahre Besserung; unter der Gnade und dem Evangelio wirft man auch das Liebste hin. Wer nun solche Glaubenshoffnung hat, der reinigt sich, (in der täglichen Buße,) gleichwie Er (Jesus) rein ist. 1 Joh. 3, 3.

Hiebei sind zwei Abwege zu meiden: a) wenn man meinte, als wäre man schon darüber weg; der größte Heilige kommt, so lange er lebt, nicht über die tägliche Buße hinweg, und wer das von sich meint, der ist schon nicht mehr gesund im Glauben, sein Licht, Salbung ist dunkel, sein Salz dumm und sein Auge ein Schalk worden; es will nicht sehen, was es sehen sollte, (Matth. 6, 23.) b) Hüte dich hiebei, daß du dich nicht von einer kindlichen evangezlischen Fassung in ein gesetzliches ängstliches Wesen bringen lässest. Paulus sagt: ich werfe nicht weg die Gnade Gottes; desgleichen: werfet euer Verztrauen nicht weg. (Ebr. 10, 35.) Es muß also der tägliche Wandel eines Kindes Gottes seyn

2) eine tägliche Glaubensübung, ein tägliches Glaubensteben. Der Glaube, davon wur nun hier reden, ist nicht eine so leichtsinnige und obenhin geschehene Anmaßung, wie in der Welt gebräuchlich, sondern, wie wir vorher gesehen, eine ernstliche Begierde, Seelenwille und Berlangen, da man unter dem Gefühl des Elends nebst Berabscheuung alles sündlichen Wesens sich durch alle Gegenstände, Scrupel, Zweisel, Hindernisse hindurch kämpst, durchbetet, durchglaubt bis ins Vaterherz Gottes, Christum mit seiner Gerechtigkeit

annimmt und ergreift, solche Gnade lieber als sein eigen Leben, und höher denn alles in der ganzen Welt, achtet, sich darüber freuet und darin ruht. Aus diesem kommt her die Heiligung und ein Glausbensleben. Paulus sagt: Was er lebe, das lebe er im Glauben; auf eine andere Art lebe er nicht.

Das Glaubensleben hat vornämlich zwei Stücke, die auch Paulus von sich bezeugt: Erstlich, daß man lebe im Glauben des Sohnes Gottes, der uns gesliebet und sich für uns dargegeben hat; für das Andere, daß man nicht selbst lebe, sondern Christus in uns.

A. Lom ersten Stücke des Glaubenslebens, nämlich vom Glauben des Sohnes Gottes, der uns geliebet, und sich selbst für uns gegeben hat.

Eines Kindes Gottes und einer begnadigten Seele ganzer Mandel, Thun und Lassen soll aus dem Grunde der Versöhnung sließen. Die Vergesbung der Sünden muß im Christenthum zum Grunde liegen. She man glaubt, daß Gott uns unsere Sünden vergeben hat, ehe kann man Ihm in keinem Stücke trauen; ist man versöhnt, so ist der ganze Mandel kindlich und zuversichtlich. Man lebt im Glauben und aus dem Glauben (Ebr. 10, 38.), wie ein Weltkind in seinen Dingen lebt; es ist unser Element; Herz und Gemüth hängt daran. Das

im Glauben ergriffene Beil giebt nun den Trieb, bas Gewicht und den Ausschlag zu allen unsern Vornehmen. Die Erkenntniß Chrifti und feiner großen Gnade läßt uns nicht unfruchtbar. (2 Petr. 1.) Dieß reizt uns, Ihm zu Ehren alles zu magen. Man nimmt nichts vor, um etwa Gunft und Gnade zu erlangen, sondern bei allen seinen Geschäften und Ausübung guter Werke, in feinem Ge= bet, sieht man sich an als ein schon begnadigtes Rind Gottes. Alles fommt aus einem findlichen Glaubensgeiste; weil ich glaube, so rede ich (2 Cor. 4, 13.), so lebe ich, so bete ich, so gebe ich. Wie die Kinder Ifrael beim Auszug aus Egypten ihre Thüren mit dem Lammesblut bestrichen, so foll unser Aus- und Eingang, unfer Wandel und Sandel, aus ber versöhnenden blutigen Gnade herfließen. Wie wir bei unferer Arbeit immer unfere Kleider anha= ben, so sollen Rinder Gottes stündlich, augenblicklich in dem Rocke der Gerechtigkeit wandeln. Der Gunber schläft im unbekehrten Zustande in der Mitter= nacht ohne diesen Rock unter falschen Decken und auf Pfühlen; er wacht auf in Erfenntniß bes Elends; steht auf in der Reue; zieht sich an im Glauben; wandelt bei Tage im bekehrten Zustande in dem schönen Ehrenkleide; darin geht er und steht er, ift und trinft, reiset und arbeitet er. Gin Kind Gottes foll immer in seiner Herrlichkeit wandeln. Es soll in den Wundenhöhlen Jesu nicht nur ein Gaft, sondern recht zu hause senn. Dann steht es wohl mit der Brant, wenn es von ihr heißt: Meine

Taube in den Felslöchern, in den Stein=

rißen. Sohel. 2, 14.

Weil wir aber vom Berge Sinai zum Berge Zion, aus dem gesetzlichen Zustande in das evangelische Wesen, übergegangen sind, und uns noch manches vom gesetzlichen Wesen anhangt, so sollen wir dem Gesetze durch das Glaubensgesetz, d. i. durch das Evangelium, absterben, ja, wir sind durch den Leib Christi (als hätten wir mit Ihm am Kreuze gehangen) dem Gesetze getödtet. (Köm. 7, 4.) Wir sind von dem Gesetze los und ihm abgestorben, also daß wir dienen sollen im neuen Wesen des Geistes (freiwillig) und nicht im alten Wesen des Buchstabens, v. 6. (aus Zwang oder Furcht), wir sind nicht mehr unterm Gesetz, sondern unter (dem Regiment) der Gnade, Cap. 6, 15.

Auf vielerlei Art bin ich dem Gesetze abgestorben, a) in der Rechtfertigung, es darf mich nicht verdams men; denn hier ist Jesus; hier ist sein theures Wort des Evangelii; hier ist sein Geist, der mein Herz stillt und tröstet gegen die harten Ansprüche des

Gesetzes.

b) In der Heiligung bin ich dem Gesetze in dem Verstande abgestorben, daß es mich nicht mit der Höllenfurcht vom Bösen ab- und zum Guten anstreiben darf, wie ehemals im gesetzlichen Zustande; denn mich treibt nun ein kindlicher Geisk; ich bin zu beiden, ja zu Haltung aller Gebote willig aus Liebe zu Jesu; es ist mir nun leicht und eine Lust: das macht der Glaube. Die Gläubigen sind durch Jes

sum frei vom Stecken bes Treibers (Jef. 2, 4.), von dem Zwang Mosis (Apst. Gesch. 15, 10.), von dem harten Joch, von dem strengen und harten Duß: Du follst. Gie bekommen gleich nach ber Ber= gebung einen kindlichen und willigen Geift. Nach beinem Siege (und ber Application in ber Befehrung) wird dir dein Bolk (die Gläubigen) williglich (im findlichen Geiste) opfern (dienen) im heiligen Schmuck nach erlangter Glaubensgerechtigkeit (Pf. 110.), das ist der Gehorsam des Glaubens. (Rom. 1, 5.) Auch bin ich frei von der strengen Forderung einer gesetzlichen Vollkommenheit und Reinigkeit; benn das Gesetz erfordert eine englische Reinigkeit oder die Erbgerechtigkeit. Mein Beiland hingegen fordert nur Mahrheit, Redlichkeit. Das Geset ift durch Mosen gegeben, die Gnade und Mahrheit ist durch Jesum Christum worden. (Joh. 1, 17.) Die evangelische Vollkommenheit besteht in zwei Stücken: in Gnade und Wahrheit, die hat mir mein Jesus vollkommen geschenkt. 1) Ich habe vollkommene Bergebung der Gunden, d. i. Gnade; und 2) eis nen redlichen Ginn und Willen, ber ift gang für Jesum, auch nicht mit Willen die fleinste Gunde gu begehen; dieß ist Wahrheit, dieß ist das leichte Joch Christi.

c) Drittens bin ich dem Gesetz auch in so ferne abgestorben, daß es mir nicht Lohn und Seligkeit vorhalten darf; denn das hat mir mein Jesus schon umsonst geschenkt, ich bin schon selig, den Himmel hat mir Gottes Sohn schon beigelegt im Glauben.

Der Heiland gab mir's, ehe ich noch das geringste Gute gethan; ich habe es Ihm nicht abverdient; nein! ich kam arm und gnadenhungrig, da bekam ich alles; auch darf Er mir nicht das Gute lohnen; denn daß ich das Gute thun kann, ist seine große Gnade. Will es der Herr aus großer Herablassung eine Belohnung nennen, so sage ich: ich bin ein uns nüber Knecht.

d) Endlich so bin ich auch abgestorben allem Ruhm aus des Gesetzes Werken, der Ruhm ift aus durch des Glaubens Gefetz (Rom. 3, 27.), allem eigenen Verdienst, ich ruhe und baue auf feine Gaben und Werke, sie mogen so herrlich seyn, wie sie wollen; und will dessen ungeachtet doch herzlich gern gute Werke thun. Und wenn ich benn etwas Gutes gethan, fo mache ich feinen Grund baraus, barauf ich meine Seligkeit bauen, ober baraus Berficherung hernehmen follte, fondern ich lebe im Glauben, neh= me aus Jesu Fülle täglich Gnade um Gnade, ich werfe nicht weg die Gnade Gottes, sondern lasse mir daran genügen, daß alles Gnade ist, und ich weiß an wen ich glaube. (2 Tim. 1, 12.) Meine Bruder haben Macht in ihrer Ueberzeugung zu mir zu fagen : Zeige mir beinen Glauben mit beinen Werfen, und mich nicht für einen wahren Gläubigen zu erkennen, wenn fie nicht das Leben und das Bild Jesu in meinem Wandel finden.

Dabei wissen wir, daß das Gesetz gut ist, so sein jemand recht braucht (1 Tim. 1, 8.), nämlich, es ist gut zur Erkenntniß der Sünden (Röm. 3, 20.),

zum Zuchtmeister auf Christum. (Gal. 3, 24.) Auch ehe die Seelen zum Glauben fommen und noch in ber Bufe stehen, werden sie unterm Gesetz verwahrt und unter einer gesetlichen Kurcht verschlossen (Bal. 3, 23.), damit fie fich nicht zum Bofen und der Welt wieder kehren. Die Heiligung ist also, nach Luthers Ausdrucke, eine Ueberlegung und Zueignung der Erlösung Jesu Christi und aller dadurch erworbenen Mohlthaten, und also ein Glaubensleben; da fann und wird die Frucht auch nicht ausbleiben. Auf folche Weise ist Jesus mit seiner Versöhnung ber Grund und ein Geheimniß ber Gottseligkeit. (1 Tim. 3, 16.) Die Geele, die der fostbaren Berföhnung in Jesu Blute durch den Glauben wirklich theilhaftig geworden, läßt nun ihre Keindschaft, Abkehr und Widerwillen, die sie vorher hatte, gegen göttliche Dinge fahren, und gewinnt eine herzliche Lust und Wohlgefallen an den Wegen Gottes, und Gott bezeuget und um Christi Willen an ber Seele und ihrem Beten, Singen, Werken und Wandel, ob es gleich nicht alles schon vollkommen ist, sein väter= liches Wohlgefallen, daß also nun durch Christum, auf Seiten Gottes und bes Menschen, nach bem Lobgesange der Engel eitel Wohlgefallen geworden ist. Dein füßes Glaubensleben! D herr Jesu, lag du es bei mir und allen Lesern je mehr und mehr zur rechten Kraft kommen!

Hiebei merke: Es ist wider die Lauterkeit des Glaubens, man kennt das große Heil noch nicht, man lebt nicht im Glauben, wirft die Gnade Gottes

weg, 1) wenn man in seinen Werken, Gaben, Frömmigkeit ruht und darauf baut; 2) wenn man keine guten Werke thun oder wenigstens nicht fleißig darin seyn will, weil sie nichts verdienen; 3) wenn man bei Unbekehrten und Ungläubigen die Frömmigkeit durch Regeln oder Besehle erzwingen will; 4) wenn man die Heiligung in dem opere operate, das heißt: wenn das Werk nur äußerlich geschieht, wenn auch das Herz nicht dabei ist, sest; es könnten zwei einerslei Werk thun, nur bei dem ist es ein heilig Werk, der es im Glauben thut. Geschliche Seelen lassen sich es sauer werden, die sollen trachten, durchschauen in das vollkommene Gesetz der Freiheit, d. i. in das Ev an gelium, da werden sie Thäter des Worstes werden können. Jac. 1, 25.

Zuhörer. Vor diesem in meinem eigenen Wesen dachte ich, wenn ich so etwas Gutes gethan, Gott müßte mir wohl vor Andern darum sonderlich gnädig seyn. Nun sehe ich, daß ich ihm alles und auch mich selbst schuldig bin, und daß ich seine Liebe, wenn ich wie ein heiliger Engel lebte, nicht vergelten kann; ich thue es aber mit Freuden, die große Gnade macht mich willig. Sage mir doch nun auch von dem andern Stücke des Glaubenslebens.

B. Von dem andern Stücke des Glaus benslebens, nämlich von dem Aufs hören des eigenen Lebens und von dem Leben Christi in uns.

Paulus fagt: Micht ich, fondern Christus les bet in mir. So wie das erste Stück des Glaubens= lebens sich durch alle Handlungen eines Kindes Gottes erstreckte; so geht auch dieß durch das Chris stenthum. Rach dem ersten durchdringt die Bersöhnung unsern ganzen Wandel und macht ihn kindlich und zuversichtlich. (Die Rechtfertigung fließt in alle Werke, nicht aber die Werke in die Rechtfertigung.) Rach diesem, dem Andern, wird das Bild und Leben Jesu an uns offenbar. (2 Cor. 4, 10.) Wir nehmen Christum nicht allein zu unserm Propheten und Könige an, daß wir uns von Ihm in Allem belehren, zurecht weisen, regieren und beherrschen lassen. Durch den Glauben wohnt Er in uns, lebt in uns, wirft in uns. Wie wir angenommen haben ben Herrn Jesum, so sollen wir auch in Ihm wandeln. Col. 2, 6.

In diesem Glaubensleben 1) geht also unter das eigene Leben. Paulus sagt: Nicht ich, das ist: ohne Jesum können wir nicht leben; wir sind so an Ihn gewöhnt, wir können ohne Ihn nicht zurecht kommen; ohne Ihn dürfen wir nichts, wir können, verstehen und wollen auch nichts. Wir sind ohne Ihn ganz tobt, er-

storben, ohnmächtig und untüchtig zu allem Guten; sobald Er nur seine Gnade ein wenig zurückzieht, fühlen wir uns so. Das ist nun abermals ein herreliches Glaubensleben, da man in allem nur immer von der Gnade und dem Heilande dependirt und abhängt.

Also wird verläugnet alle Eifersucht, eis gene Wahl, alles eigene Rühmen, eis gene Gerechtigfeit, alle eigene Uns maßung dieses und jenes guten Wers fes; alles eigenmächtige Wirken, Laufen und Rennen. Wir sind nicht mehr unsere eigene Herren, wir dürfen nicht etwas reden, thun oder vornehmen ohne feinen Befehl, wir muffen wenigstens innerliche Anfrage thun; und Erlaub= niß bazu erhalten, ba heißt es: Wir burfen nicht ohne Ihn. (Röm. 15, 18.) Sieher ge= höret die Ausleerung von allem eigenen Bertrauen auf Creaturen oder uns selbst, daß wir ja nicht uns und unserm eigenen Vermögen und Kräften etwas zutrauen, oder barauf etwas wagen, oder etwas zu= schreiben, sondern unser Vertrauen ganz einzig und allein auf die Gnade setzen. Wenn der Mensch noch ein heimliches Vertrauen auf sich und seinen Ver= stand hegt, so steht er ganz bloß und wankend, und ist dem Falle nahe; auch ist es ganz wider das Glaubensleben. Wir können nicht allein kein ci= genes Vertrauen auf uns selbst hegen, sondern muß fen vielmehr beständig ein Mißtrauen gegen uns felbst haben. Luther sagt: Er fürchte sich mehr

vor seinem eigenen Herzen, als vor dem türkischen Kaiser. Auch dürsen wir bei unserer guten Meisnung, gutem Vorgeben, nicht sicher seyn; sondern es im Lichte prüsen; denn die Natur mengt sich gern in das Gute, und der alte Adam will auch zuweislen fromm seyn. Darum heißt es: Wir können nichts ohne Ihn (Joh. 15.), wir verstehen nichts ohne Ihn. (2 Cor. 3, 5.)

Endlich folgt die völlige Uebergebung; aller Gigenwille wird in den Tod Jefu übergeben, z. E. daß wir Recht haben wollen, nach uns gehen foll, daß man eben solche geistliche Kührung, solches Maaß der Bufangst, ja des empfindlichen Trostes habe; wenn es auch gleich gut ware, ober uns gut vor= fame, ist es im eigenen Willen, so ift es boch nicht gut. Wo nicht bein Angesicht geht, so führe uns nicht von dannen. (2 Mose 33, 15.) Wenn der Mensch in seiner Wahl einhergeht, so fällt er bald auf falsche Geistlichkeit und Heiligkeit, und wird aufgeblasen (Col. 2, 18.) Ifrael zeucht nicht, wo sich nicht die Wolkensäule hebt; es ruht nicht, wo sich diese nicht niederlässet. Der Fügung der Glies der unter dem Oberhaupte ist nichts mehr zuwider als eigene Wahl und eigener Wille. Im eigenen Willen ist lauter Pein und Unruhe. Darum heißt es: Wir wollen nichts ohne Ihn, nichts, als was Jesus will.

Statt des eigenen Lebens geht 2) Christi Leben in uns auf; Paulus sagt: Christus lebet in mir. Wir geben uns ganz seiner Gnade hin, daß Er uns

beleben, seiner Leitung, daß Er uns gangeln moge, geben auf seinen Wink Achtung, folgen seinem Lichte von Schritt zu Schritte, sehen auf Ihn, wie die Anechte auf ihren herrn, Kinder auf ihren Bater. Wir nehmen nichts vor, ziehen nicht in den Streit, langen erst ben Leibrock her und fragen Gott im Glauben (1 Sam. 30, 7.), tragen es Ihm im Gebete vor. Er belebt uns mit seinem Beiste, schenkt uns die Salbung, die lehrt uns alles weislich un= terscheiden; die warnet uns, weiset, erinnert uns, durch sie antwortet uns Gott in der stillen Freude . des Herzens (Pred. Sal. 5, 19. 1 Joh. 2, 20. 11. 27.) Sie ist uns unser Licht und Recht und ein lebendiges Gesetz. Wir find schwach, Er aber ist uns ftark, Er redet in und und durch und, Er betet in uns und durch seinen Geist (Rom. 8.), Er opfert in uns, Er gundet in uns liebliches Rauchwerk an zur Fürbitte für alle Beiligen und alle Menschen. Ja Er fängt an, in uns folch Saitenspiel und Lob Got= tes auszurichten, daß wir himmlische Freude spüren. Je mehr wir int Geiste anbeten, je mehr Buversicht und Glaubensfreudigkeit bekommen wir, und je mehr wir glauben, je mehr und lieber beten wir: der Geist Gottes versiegelt alles mit Amen. Darauf trauen wir und find weiter unbefümmert; es heißt: 3ch habe es bem herrn Jefu gefagt. D ein ebles Glaubensleben !

Er lebt auch in uns mit seinem Sinne; denn wo die Demuth, Niedrigkeit des Herzens und Armuth im Geiste, wo Liebe und Mitleiden, Sanst= muth und Freundlichkeit, wo die Berschmähung ber Welt und ihrer Thorheiten ift, ba ist Christi Leben, feine Fußstapfen; wir haben Chrifti Ginn (1 Cor. 2, 16.), daran erfennen sich Rinder Gottes unter einander. Wenn daffelbe in Jemandes Handlung hervorleuchtet, so sehen wir, daß Jesus ein solches Berg eingenommen und belebt hat. Wo nun ber wahre Glaube ift, da bringt er nicht allein mit sich Bergebung der Sunden, sondern auch das Bild, ben Sinn und die Nachfolge Jesu, die Braut nimmt und bekommt den humor, die Urt des Bräutigams. Die Morte: Christus lebet in mir, zeigen die genaueste Gemeinschaft zwischen den Gläubigen und Christo, die so genau ist, wie zwischen Leib und Geele. Chris stus ist ber Geele Leben, dadurch hat ein Glaubiger einen solchen Vorzug vor einem Unbefehrten, wie ein Lebendiger vor dem Todten. Aus dieser Glaubensgemeinschaft fleußt die wahre Seiligung, gang andere Rrafte, Bermögen, Wiffen, Ginfichten, Begierden, als vorhin.

Christus lebet in uns durch den Glauben mit seinem Sinne a) in un serm Verhalten ges gen den himmlischen Abba. Gott ist uns in Christo innig gegenwärtig, daraus kommt ein Henochs-Wandel. (1 Mos. 5, 24.) Man hält sich an Den, den man nicht sieht, als sehe man Ihn (Ebr. 11, 27.), welchen wir nicht gesehen und doch lieb haben, und nun an Ihn glauben (1 Petr. 1, 8.), das ist dem Glauben etwas Eigenes. Bei demsselben ist auch allezeit eine kindliche Kurcht, welche

aber niemals, wie die knechtische Furcht, unsere Zuversicht niederschlägt. Diese Furcht ist vielmehr
eines der Liebesseile Jesu, wodurch Er das Kind
an sich zieht; und vor seinen Augen schweben ist
wahre Seligkeit. Es muntert und erweckt uns sehr
kräftig. Es ist etwas Gesegnetes, wenn man zuweilen sich besonders in die Gegenwart Jesu hinstellt,
mit einer innigen Zuwendung im Geiste das Herz zu
brünstiger Liebe und Seufzern erweckt, die Liebe und
den Bund erneuert. Wie empfindlich dieses das
ganze Herz Jesu rühre, zeigt Er an, wenn Er sagt:
Wende de ine Augen von mir, den n
sie machen mich brünstig! eben wie zu
Jacob: Laß mich! da Er es doch herzlich verlangt.

Auch gehört zum Glaubensleben b) Ehrifti Sinn gegen die Brüder. Wir lieben und ehren durch den Glauben Ehriftum in einem jeden, auch schwächsten seiner Glieder. Wir thun es als dem Herrn Jesu, wenn der Bruder auch hungrig und nackend vor der Thüre steht. Wir lieben das elendeste Glied, eines fühlt des andern Versberben. Wir halten uns unter einander für Christi Glieder. Wir haben Einen Sinn, Eine Sprache, nämlich die Glaubenssprache, Ein Erbe, kommen alle an einen Ort, Eines sieht an dem Andern bezreits die große Herrlichseit, Eines freut sich über das Andere. Das alles sieht das Glaubensauge.

c) Wir haben Christi Leben und Sinn gegen die Feinde. Wenn wir sie als Menschen ansehen, die

dazu blind sind, so wünschen wir ihnen mit jammernden Herzen alles Gute, bei Gelegenheit thun wir ihnen Gutes, wir beten für sie. Auch an dem gottlosesten Menschen respectiren wir Christi Blut; wir wissen, es ist eine Seele, für die Christus gestorben, sie ist uns theuer, wir wünschen, daß sie so selig senn möchte, wie wir; dieß dringt uns, wo möglich, sie zu retten. Wenn wir sie aber als des Teufels Anshang betrachten, so sind wir getrost; Jesus hat die Welt überwunden! Der in uns ist, ist stärker als der, der in der Welt ist; wir sind still und lassen Gott walten.

Mir führen ein Glaubensleben auch d) unter bem Kreuz, es ist fast nirgends mehr Glaubensübung, als unter demselben. Aber, o! eine gesegnete Zeit des Glaubens! Wenn man bei dem allen den Muth nicht sinken läßt, sondern bei den verwirrtesten Umständen auf Gottes gewisse Hilfe sieht; noch mehr, wenn man es, als vom Herrn annimmt, und zwar als Gnade, dabei uns nicht allein nichts von unserm geschenkten Heil abzgeht, sondern das eben dadurch nun erst recht herrlich wird: wenn man es ansehen kann als eine Probe seiner Treue, da Er uns was Großes will sehen und ersahren lassen, und was besonderes Guztes mit uns vor hat.

Aus dem Glauben kommt ferner e) ein him m> lisch er Sinn. Der Glaube hat es mit dem Unsichtbaren zu thun; unser Wandel ist im Him= mel. Wer im Glauben den Himmel als sein Theil angenommen, der hat auch im Herzen vornehmlich bamit zu thun, man wandelt mit den Gedanken und Geifte im Himmel. Bald benft man, wem man biese große Seligkeit zu danken? Bald prüft man fein Untheil und sucht sich seines Rechts im Glauben immer mehr zu versichern. Bald vergleicht man es mit den herrlichsten Dingen in der Welt, und sieht, daß es über alles geht. Bald stellt man sich im Geiste vor, und dringt mit dem Gemuthe felbst vor Gottes Thron mitten unter die himmli= schen Heerschaaren; man fühlt ein himmlisches Keuer, und das Heimweh (daß man so gerne nach Sause ware) rechnet Zeiten und Stunden, eilet Jesu entgegen. (Phil. 3, 11.) Und weil man eine folche große Geligkeit bekommt, fo foll man fein Glück nicht auf dieß Leben setzen, nicht begehren, hier groß, reich und herrlich zu fenn; denn dieß Leben ift nur ein Durchgang. Man foll in seinem Kreuze nicht verzagen, von den Weltkindern gern alles leiden, sich nicht mit ihnen zerfechten, ihnen gern das Irdi= sche gönnen, auch nicht begehren, daß man alles wie Andere habe; benn das ist ihr Theil. Hat man Büter, so verleugne man sie, als hätte man sie nicht, das Herz ist alle Stunden davon los; man wartet auf ein besseres Leben, und will durchaus nicht sein Theil in diesem Leben haben. (Pf. 17, 14.) Wer aber hier alles defendiren, immer recht haben, nichts leiden, auch alles, wie andere, oder wohl gar mehr haben will, dem ist's Ziel schon verrückt; das war Christi Sinn, anch Pauli Sinn nicht. (Phil. 3.)

Wir führen auch ein Glaubensleben f) in unserm zeitlichen Berufe, doch nicht wie die Weltkinder, die ihr Hauptwerk baraus machen. Man arbeitet, ist vergnügt mit dem, das Gott zuwirft, trauet seiner Vorsorge. Denn der Gott, der mich als seinen Feind gespeiset, da mich hungerte, der mich tränkte, da mich dürstete, der wird auch nun mich als sein liebes Rind nicht verlassen, noch verfäumen. Er machts mit seinem Kinde, wie der arme Mann mit seinem Schäflein. Er ift von seinem Bissen, trinkt von feinem Becher, und schläft in seinem Schoos. (2 Sam. 12, 3.) Und so ist das Glaubensleben ein Tod und Untergang alles Geizes, Bauchsorge, Miß= trauens und Selbstversorgens, alles eigenen Ruhms und Gerechtigkeit. Summa, alle Gedanken, Triebe, Absichten, Reden und Handlungen der Kinder Got= tes fließen in und aus diesem theuren Glaubens= grunde; und was nicht so ist, das ist wider ihren Sinn, und ift bei ihnen was Berbanntes, bas fie nicht leben laffen. Auch macht der Glaube alles, was er sieht, ließt, hört, sich zu Ruten, und muß ihm zum Beften bienen. Und dieß alles ift Rindern Gottes ein Zeichen von lauter Seligfeit, und ob es hier noch so verdeckt ist, so wird es doch herrlich senn, wenn an jenem Offenbarungstage nichts, als Jesus, feine Gnade, feine Gerechtigkeit, fein Blut, fein Bild, an ihnen glänzen wird. Haben wir gleich nicht alle Grade und Stufen dieses Glaubenslebens, fo haben wir doch den ganzen Jesum, die ganze Gnade, und die ganze Geligkeit.

Zuhörer. D, wer doch immer mehr glauben könnte! Gott lasse das Leben Jesu auch an unserm sterblichen Fleische je mehr und mehr offenbar wers den! (2 Eor. 4, 11.) Sage er mir doch auch noch was Weniges von der seligen Vollendung und dem nöthigen Verhalten dabei.

Lehrer. Da mags heißen: Diefer Jünger stirbt nicht, Adams Leben stirbt nur an den Gläubigen, ich meine das natürliche, aber nicht Christi Leben, bas ist ein ewiges Leben, es ist eben dasselbige, bas sie hier schon in sich haben, hier verborgen, dort of fenbar. Ein sterbendes Rind Gottes foll 1) sich noch zulett wegen seiner noch übrigen Mängel und Bersehen kindlich vor Gott beugen und selbst anklagen, dabei aber auch in die versöhnende Gnade, blu= tige Wunden Jesu unter herzlichem und ganz zuversichtlichem Gebete immer mehr eindringen und darin mit einer ganglichen Ueberlaffung in Gottes Willen ruhen, fest versichert, es werde nun recht gut wer= den; darum wasche er seine Kleider nochmals in dem Blute des Lammes, lege durch gläubige Appli= cation fröhlich feinen Brautschmuck an, und sodann setze er sich freudig auf den Hochzeitwagen des Tobes, und sterbe als ein Kind Gottes, eine Braut Jesu, als einer, der eine große Erbschaft annehmen mill.

Dazu wird ihnen behülflich senn eine herzliche Betrachtung des bittern Leidens Jesu und seiner übergroßen und unaussprechlichen Liebe; er blicke ins Herz Jesu, der ihn von Ewigkeit, auch am Kreuze

gesehen, geliebt, erwählt; er sinne aller Treue Jesu nach, die ihn gezogen, so vielfältig nachgegangen, ende lich ergriffen und sich an ihm öfters so herrlich geoffenbart und ber Liebe und Gnade versichert hat; er lasse sich nichts von seinem empfangenen Heil abbringen, oder das Herz Jesu verdächtig machen, fondern glaube, dieß fen die Stunde, da Jesus seine Treue und wie unveränderlich Er fen, am Meisten beweisen werde. Er suche nun aufs Neue die Berheißungen hervor, dadurch er vor Andern in seinem Leben ist besonders gestärkt worden, dafür suche er, obwohl in Schwachheit, seinem Erlöser recht herzlich gu danken und seinen Geist zum freudigen Lobe Gots tes aufzuschwingen, ungeachtet auch manche finstre Stunde dabei fich finden follte; und fiehest du ends lich feine Spur, so glaube nur.

Ein sterbendes Kind Gottes soll 1) die Herrlichsteit des Himmels stets in seinen Gedanken haben, und dieselbe betrachten als eine, die er nicht verdient, sondern die ihm sein Jesus erworben und umsonst geschenkt hat als das Ende seines Glaubens, Kämpfens, Seuszens und Leidens, und freue sich, daß er es nun so weit durch die Hülfe Jesu gebracht; er hebe nun ferner sein Haupt empor, dieweil sich seine Erlösung naht, und er von der Welt, Gesahr, Elend und noch übrigen Sünde bald soll völlig erlöset werden.

Zuhörer. Ach! was wird das für große Herrlichkeit senn, wenn man von so viel Elend los werden wird!

Lehrer. Ja freilich, nicht allein los vom Jammer diefes Lebens, los von der noch übrigen Gunde (die Kindern Gottes ein großes Leiden ist), los von der Höllenqual, welches doch schon allein etwas Großes ist; sondern auch noch dazu eine so übergroße Herrlichkeit haben, so schön, so lieblich, daß es keiner aussprechen kann, daß mit nichts in der Welt zu vergleichen; und doch können solche himmlische Din= ge fast nicht anders als in Gleichnissen ausgesprochen werden. (Joh. 3.) Hast du großer Herren Pracht und herrlichkeit gesehen? hast du gehört, wie es bei der Arönung oder Vermählung eines großen Prinzen zugeht? hast du was Schönes gesehen? oder dich einmal worüber gefreut, eine vortreffliche Musik gehört? eine fröhliche Gesellschaft gesehen? von Schäßen und großen Gütern gehört? oder wie lieblich alles im Frühlinge grünt und blüht? Siehe, bas und alle Herrlichkeit der Welt ist lauter eitel und Jammer bagegen.

Ein dunkles Spiel und Räthsel ist die Freude, wenn ein Kind nach langer Zeit seine Eltern, ober ein Bräutigam seine Braut, oder ein lieber Freund den andern wieder erblickt; was für Bewillkommen und Liebthun und Freude wird dort vorgehen? Wer aber im Geist ein Tröpflein, einen Vorschmack der seligen Freude genossen, der kommt der Sache am Nächsten. Welche Ruhe, Frieden? welche Schönheit, Reinigkeit, Klarheit und Herrlichkeit? welch ein seliges Anschaun Gottes? welch ein lieblicher Umgang mit den heiligen Engeln, mit den From-

men, unsern Brüdern, wird da senn? Welche liebliche Gespräche von unserer Errettung, Führung und der großen Seligkeit werden wir da halten? Da wird es unter einander heißen: Das ist die Seligkeit, davon wir geredet, gesungen, barum wir gefleht im Jammerthale; ist doch alles weit schöner! Welche Freude wird nicht der erste Anblick, und her= nach das ewige Schauen unsers geliebten Jesu, an Den wir geglaubt, an Dem wir gehangen, verursa= chen? Welche tröstliche holdselige Worte, welchen freundlichen Anblick, wenn Er und wird mit Lachen die Himmelsthür aufmachen? D! daß es alle Menschen, und auch alle die Unsrigen wüßten, such= ten, glaubten! Doch, liebes Brüderchen! ber Berr Jesus hat uns gehört von diesen Dingen reden; lag und eilen, Erift da, und heim zu holen.

Jesus. Ja, ich komme bald.

Lehrer und Zuhörer. Ja, Amen, komm, Herr Jesu! Amen!

# Zusammenhang der Gnade und Ordnung.

Apoc. 12, 17: "Wen da dürstet, der komme, und wer da will, der nehme das Wasser des Lebens umsonst." Das ist das Evangelium mit seiner Ordnung. Das Evangelium ist die Predigt von der freien Gnade, von dem "Wasser des Lebens umsonst." Es ist erworden, angeboten und geschenkt. Die Ordnung ist: der Arme, Elende, wer dürstet, und wer "von ganzem Herzen will." Die Application des Glaubens ist: der komme, der gläube, der nehme.

Wer nun 1) "Was dazu thut," v. 18. zu dem Evangelio und der Ordnung, von seinen Werken, Verdienst, eigener Gerechtigkeit, Selbsthelfen und Würdigkeit, und hebet das umsonst auf, so wird Gott "auf ihn zusehen die Plagen, die in seinem Buche stehen."

Wer 2) "was davon thut," v. 19. Die Ordnung der Buße, des Dürstens oder Hungers unter dem Gefühl des Elends, der auch nur das "Gehege um die Gnade" abbricht, so daß die Schweine die Perle zertreten; oder wer den Bußfertigen die Application, und den Durstigen das Trinken "wehret, vom Glauben abwendet," und also ein Stück von Gottes Wort abthut; so wird Gott "abthun sein Theil vom Buch des Lebens."

Wer aber 3) "unterm Gefühl des Elends" huns grig und dürstig, das Heil ergreiset, das Lebenss Wasser trinket, der wird sehn, wie ein Baum an WassersBächen, der seine Früchte bringet zu rechster Zeit. Wer überwindet in der "völligen Aussharrung, der wird alles ererben, Hallelnjah."

#### An den Leser.

So ruhe benn auch eher nicht, geliebter Leser, als bis auch Du gewiß weißt und mit voller Ueberzeus gung sagen kannst: 1) Ich war ehemals ein solcher und solcher greulicher Sünder, wo nicht offenbar, doch heimlich im Herzen; ich war bei meinem einzgebildeten Glauben und besten äußerlichen Werken ein heimlicher Feind Gottes und seines heilsamen Raths von meiner rechten Errettung durch Jesum; ein Gleißner, Heuchler und Höllenbrand, ohne wahzen Frieden, Freude und Kraft, auf vielerlei Weise gebunden und gefangen geführt nach dem Willen des Gottes dieser Welt. 2) Aber nun, nun ist mir Barmherzigkeit widersand, von

der Herr hat mich durch seinen Geist nicht nur mein tiefes Verderben, meine Feindschaft gegen Ihn, meis nen Unglauben, Gelbstbetrug und Unseligkeit leben= dig erkennen und fühlen lassen, sondern mich auch in folchem Zustande an den Namen seines Sohnes und an seine vollgültige Bezahlung gläubig gemacht. Und 3) nun, nun ist mir, um Jesu versöhnenden Blutes und Todes willen, alles vergeben, Gerechtigkeit, Kindschaft, und Friede mit Gott, ja, bas ewige Leben felbst, geschenket. Run ist mir, alles noch übrigen Elendes ungeachtet, doch immer wohl und ruhig um das Berg. Denn mein Gewissen ift und bleibt besprengt mit feinem Blute. Meine Ruhe ist einzig und allein in seinen Wunden. 4) Es fen nummehr ferne von mir rühmen, denn allein von dem Kreuze unsers Herrn Jesu Christi, durch welchen mir die Welt gefreuziget ist, und ich der Welt. 5) Ich bin und bleibe zwar auch, nach empfangener Gnade, von Natur und in mir felbst ein armer Gunber, schwach und elend, versehe es oft, und finde tag= täglich Mängel genug an mir; aber im herrn Jest habe ich durch den Glauben täglich, was ich bedarf, Gerechtigkeit und Stärke, und fein Blut reiniget mein Gewissen von den todten Werken, zu dienen bem lebendigen Gott. Denn nunmehr kann und mag ich nicht mehr mir selbst (nach dem eigenen Willen des Fleisches und der verderbten Vernunft) leben! sondern dem, der für mich gestorben und aufserstanden von den Todten, will ich leben, was ich noch im Fleische leben werde. Und auch dieses halte

ich nunmehr für eine große Gnade, wahre Freiheit, und für einen Theil meiner Seligkeit.

Siehe, werthe Seele, nur alsdann, (wenn Du eben so begnadigt und gesinnet bist,) und eher nicht, bist Du unter die gründlich bekehrten und gläubigen Seelen zu rechnen; nur alsdann, und eher nicht, bist Du Christi recht theilhaftig worden; nur alsdann und eher nicht, kannst Du recht selig sterben, und Jesum in dem Reiche der Herrlichkeit sehen, wie Er ist. D! daß Dir das nicht aus dem Herzen kommen, sondern bei Dir wurzeln und Frucht bringen möchte zum ewigen Leben! Nun Er ist treu. Wenn Du es im Ernste haben willst, sollst Du es bekommen. Amen.

Die Gnade unsers Herrn Jesu Christi sen mit Dir. Amen.

# Zum Beschluss folgen noch zwei Lieder von dem Antor.

I. Von der Gnadenordnung, wie Eines auf das Andere folget.

Mel. herr Jefu Chrift, dich zu uns wend ze.

- 1. Mir glauben, daß wir Sunder find, wir wollen uns nicht langer wehren! Sund, Welt, des Frommseyns Ruhm und Ehren, das werf'n wir dir zu'n Fußen g'schwind.
- 2. Wir nehmen Gnad, weil du's gern giebst; wir wollen uns nicht langer wehren; wir danken dir mit Freudenzäh= ren: nun glauben wir, daß du uns liebst.
- 3. Nun brennet unser ganzer Sinn, mit herzens-Lust und Freud zu wallen, in deinen Liebeswegen allen: nun ists nicht schwer mehr, wie vorhin.
- 4. Bei aller Gnade find wir klein und bleiben gern des Seilands Sunder, gehören auch zur Zahl der Kinder, und gehn im Glauben aus und ein.
- 5. So stehn wir fest bei Jesu Blut, bei seinem Kreuz! Wir kampfen, siegen, Sund, Teufel, Welt muß unterliegen: so stehen wir fest und wohlgemuth.
- 6. So gehn wir unter Jesu Fahn mit so viel tausend taus fend Frommen, wir werden ewig aufgenommen; send treu, es geht gen himmel an!

#### II. Ein anderes vom Blute Jesu.

Mel. Es glanzet der Christen zc.

- 1. Es glanzen Immanuels blutige Wunden, es glanzer des Brautigams goldene Fluth! darinnen wird's Siegel des Lebens gefunden! Den Weg zu der Gnade nur bahnet dieß Blut. D Freude für Sünder! Blut macht sie zu Kinder; die erst durch Gesese des Tod's sollen sterben, die machet die Gnade zu göttlichen Erben.
- 2. Die Krone und Zierde der seligen Seelen im himmel bestehet im blutigen Glanz; die Gnade geöffneter blutigen Höhlen, die schenket den Sündern das himmelreich ganz. D Freude auf Erden! was will denn dort werden? Giebt dieß Blut den Sündern schon hier Seligkeiten; denkt an das Gejauchze der ewigen Freuden!
- 3. Herzu denn, ihr Sunder! ihr durfts nicht bezahlen; umsenst und aus Gnaden ist alles gethan! Kommt, laßt eure Herzen mit Blute bemalen, und zieht diesen Purpur im Glauben frisch an! Zur Buße bequemen, im Glauben Gnade nehmen, das ist euers Jesu begierigster Wille! Kommt, nehmet, so habt ihr die Fulle!
- 4. Glorwurdigster Jesu! Blutbraut'gam der Frommen! Gerechtigkeit bist du dem, der sich bekehrt, laß alle zu diesem Beilsbrunnen bald kommen, die sich noch in eigenen Wirken verzehrt! D Jesu! verklare dein Blut! ach! gewähre uns unsere Bitte für all' deine Kinder. Erhör uns für alle gebeugete Sünder!
- 5. So schutte vom himmel den blutigen Regen auf deine verderbte Geschöpfe herab; wir bucken uns nieder, wir bitzten um Segen, daß unser so durres herz wieder sich lab'. Uch! komm und besprenge auf Sunder die Menge dein theures vollgultiges Gottesblut nieder: so jauchzet die Erde, der himmel schalt wieder.

## Jugend-Schriften

und

### Abhandlungen über die Mäßigkeit,

welche im Verlage der

Mmerisianischen Eractat-Sesellschaft zu haben sind.

### Barths 104 biblische Geschichten, Leben der Mary Lothrop,

Der kleine Heinrich und sein Träger,

### Biblische Natur-Geschichte für Kinder,

Handbuch der Mäßigkeit,

Geschichte von Theophilus und Sophie,

Der erste Morgenschimmer; für kleine Kinder,

### Das Kind im elterlichen Hause, Kleiner Lieder-Schat,

6 Betrachtungen über die Unmäßigkeit.

Eine Anzahl außerlesener Erbauungs-Bücher von außgezeichneten theologischen Schriftstellern, sowie 140 evangelische Tractate und 20 Kinder-Tractate sind auch daselbst zu haben.

## Amerikanische Practat-Besellschaft

hat in ihrem Berlage eine vorzügliche Auswahl beuts scher religibser Bucher, unter welchen einige der besten Schriften Barters, Bunyans, Dobbridge's und Krumsmachers zu finden sind; namlich:

### Clias der Thisbiter,

Die Ursachen des Unglaubens und die Mittel dagegen,

Anfang und Fortgang wahrer Gottseligkert, Versuch über das göttliche Ansehen des Neuen Testamentes,

Die Pilgerreise nach dem Berge Zion, Zeugnisse für die Erfüllung des prophetischen Schriftwortes,

Die ewige Ruhe der Heiligen, Evangelische Gnadenordnung,

Gründe für eine würdige Sonntagsfeier Leben des Harlan Page,

und mehrere andere ausgezeichnete Werke, so wie auch eine Anzahl Schriften für die Jugend und 140 evange= lische Tractate.

